





العراق ـ خربلاء المقدسة الطريق الحولي \_ البهادلية Albahadeliah-Aldawil road-Holy Karrbala- Iraq

www.kh.iq 0760 2329 999

info@kh.iq 0760 2344 444

الهاتف الخاص للاستفسار حول التأمين الص

m.facebook.com/alkafeelhospital



alkafeel.hospital

# مستشفى الكفيل التخصصي.. التقنية أقرب ما تتصور..



# اقر أ!

## ليث الموسوي

قيل لأرسطو: كيف تحكم على إنسان؟ قال: أسأله كم كتابا يقرأ، وماذا يقرأ؟

فهاذا ستكونُ النتيجة لو طبقنا ـ اليوم ـ هذا المعيار الأرسطي على واقعنا المجتمعي؟ مخيبة ـ بل مخيفة \_ بالتأكيد!

فالعزوف عن القراءة أصبح وكأنه جزء من ثقافتنا! وإذا سألنا عن أسبابه سيتصدر ـ بالتأكيد ـ جواب واحد، هو استبدال ميزان أرسطو بآخر قيمته تختلف تماما.. قيمة قوامها المادة، لا تمت بما يرقى بالنفس والعقل بصلة.

قيمة لها علاقة بالمظهر دون الجوهر، قيمة تبنى الأجسام دون الإنسان، ومن هنا ندرك قيمة الميزان الأرسطى، فبه نماء العقول ورقي النفوس؛ فالمعرفة كنز الإنسان ورمز تكريمه، والإنسان مثله مثل الوعاء إذا لم يملُّ بالعلم والمعرفة سيبدو فارغا، فإذا امتلاً فاض به؛ لهذا أصبحت القراءة (ونوعيتها) سببا بوعي الإنسان متى ما انتفع بها.

فالكتاب تماما كالطعام، منه ماهو نافع، ومنه ماهو ضار، (فاقرأ ما ينفعك وانتفع بما تقرأ) مقولة عمل بها غيرنا، فتصدرت أممهم مشهدنا، وامتلكوا مقاليد أمرنا؛ فهم يدركون جيدا أن الأمم القارئة هي الأمم القائدة، والذين يقرأون هم الأحرار، وهم يعلمون تماما أن بالقراءة يزول الجهل وتطرد الخرافة ويمحى

فالكتاب في أممهم يُعد مظهرا من مظاهرها الحضارية، بل لعلها أهم تلك المظاهر وأعظمها أثرا على تقافتها، فيعدوه المقياس الأول لنبضها وحيويتها ورقيها، والكتاب عندهم بمثابة الوعاء الذي يضم ثمرات عقول أبنائهم، وإبداعات علمائهم ومفكريهم في مختلف مناحي الحياة.

فاذا نفعل وفينا أمة لا تنتبه للكتاب؟!

فأمة اقرأ لا تقرأ!!

وكأننا لا نعبئ بصواب مقولة (أن القراءة تضيف إلى عمر الإنسان أعماراً أخرى) هي أعمار العلماء والمفكرين والعظماء الذين يقرأ لهم، والاستفادة من خبراتهم وتجاربهم، وكأنه لا يخيفنا صواب مقولة (متى ما عزفت الأمة عن الكتاب واستهترت بقيمته، كانت الهلكة مآلها والتقهقر والتلاشي مصيرها، فالأمة التي لا تقرأ تحمل في ثناياها بذور النهاية والفناء).

فعلينا ـ كأمة ـ أن نعى جيدا بأن القراءة عملية فكرية نفسية تقويمية بنيوية، وأسلوب من أساليب النشاط الفكري لحل المشكلات، واستئصال الأزمات، فلا بد من السعى الجاد إلى تحول القراءة إلى مهارة، وبالتالي إلى عادة محببة لدى المتعلم، وكلاهما بحاجة إلى القدوة والتعزيز والتوجيه والمناخ الاجتماعي في الأسرة أولاً والمجتمع ثانياً، فهي في المحصلة معطى اجتماعي يرتبط بشكل أو بآخر بذهنية المجتمع، ببنيته، وثقافته، وقيمه، وبتبدل وتغير قيمه المادية إلى قيم معنوية بنّاءة للمجتمع.

فلا نجازف إن قلنا متى ما أقرّت أمتنا للكتاب قدره وحفظت مكانته، نالت حظها من الرقى والسمو واسترجعت حضارتها وازدادت قوة وعمقا، وامتلكت مقاليد أمرها.

## أوك الكلام

# النجف الأشرف

شهرية- اجتماعية - ثقافية - عامة - أُسست في ٢٠ نيسان ٢٠٠٣

العدد (۱٤۷) شهر ذى الحجة ۱٤٣٨هـ

تصدر عن مؤسسة المرتضى للثقافة والإرشاد رقم الاعتماد في نقابة الصحفيين (٠٠٠) لسنة ٢٠٠٩

#### أبواب العدد:

| ـ المرأة في الحضارات | ـ رمزيات        |
|----------------------|-----------------|
| ـ بانوراما           | ۔ تحقیقات       |
| ـ حديث الصورة        | ـ قراءة في كتاب |
| <b>/</b> 1.1111.     |                 |

## 18 المرأة في الحضارات

المرأة الرومانية تلاعب القدر بها في فترات مختلفة ولكنها تظل أحسن حالاً من نظيرتها اليونانية.

#### 28 احصاءات

من كان يظن أن الهواء الذي نستنشقه يقتل سنوياً أكثر ما يستطيع فايروس الملاريا أن يتسبب به، ولم يقتصر تأثير الهواء على الصحة فحسب بل يتسبب بأضرار اقتصادية تفوق اضرار بعض الكوارث الطبيعية.

## 38 آلة الزمن

مع كثرة الاضطهاد والكبت وشتى وسائل العنف، إلا أن الثقافة الشيعية أبت إلا أن تهزم أعداء وتسيطر عليهم من حيث لا يشعرون، فمحط الركب صراع الثقافات.

#### 42 علوم وحياة

بين الخطو النظرية الدارونية بقوة وتكاد تكون من المسلمات العلمية، يفاجئ سوط البكتريا كل الأوساط العلمية ليضرب تلك النظرية بشكل استثنائي.



## رئيس مجلس الإدارة

السيد محمد حسين العميدي

رئيس التحرير

ليث الموسوي

مدير التحرير

غيث شُبر

## المحررون والكتاب

محمد علي الحلو عدنان الياسري د. صادق المخزومي سليم الجبوري باسم الساعدي د. نعمة الأسدي لبوة عيسى حسن الجوادي

هدى فاضل

الإخراج الفنى

مقدادغرافيك ـ سوسن المقداد



رحلة ثقافية في ستين صفحة..

## مُؤَسِّيْنِ لَمْ الْمُخْلِلْتُقَافِيزُ فَالْمُسْادُ

## اتصل بمجلة النجف الأشرف

+964 780 779 0073







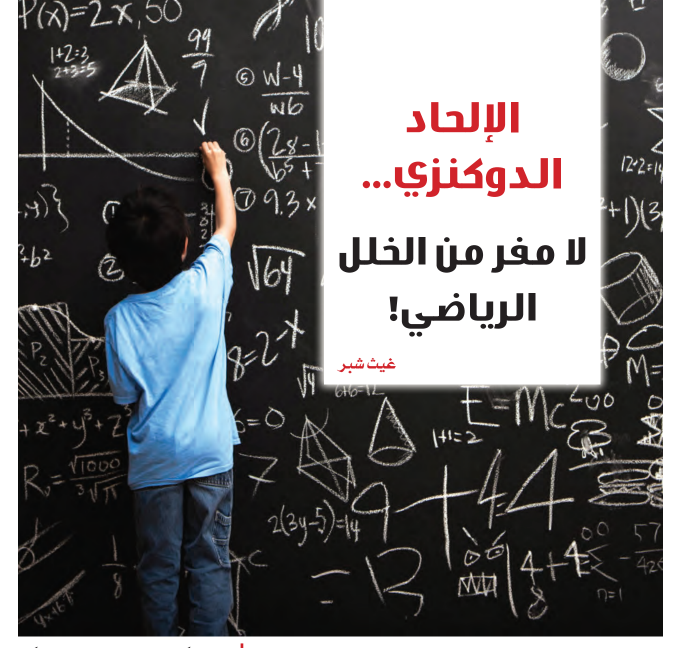


#### مجلة النجف الاشرف

**Website:** www.alnajafalashraf.net www.alnajafalashraf.org

E.mail: najafmag@gmail.com

P.O.Box: 365



منذ أن بدأ الفكر الإلحادي كانت معضلته التي تقوض كل بناء فكري يرتكز عليه، هي الاضطرار للقول بتكون الأنظمة صدفة.

وهذه المعضلة مشكلتها أنها بديهية البطلان يدرك كنهها الصغير قبل الكبير بلا أي عناء، فلا يكن أن يوجد دار مبنى أو حتى خيمة صدفة، ولا يكن أن يكون هناك براد ماء أو ماكنة خياطة صدفة، ولا يكن أن يوجد جهاز تلفاز أو حاسوب أو طائرة أو غير ذلك صدفة، فضلا عن أن يوجد جهاز مناعى وجهاز هضمى وجهاز عصبى وغير ذلك من الأجهزة التي تعمل بنسق تامر صدفة، ولذلك كان مصير الفكر الإلحادي على مر السنين هو ذلك السيناريو المعاد: الوقوف بوجه التوحيد ثم تلقى ضربة موجعة من العقل لينبطح اتباعه حتى فرصة أخرى للقيام.

ولكثرة ضربات العقل لتلك الفكرة السقيمة ارتاى أصحابها في هذا العصر أن يتخلصوا إلى الأبد من صديقهم الملازم لهم ألا وهو القول بالصدفة، وهنا انبرى الملحد الأشرس في هذا العصر (ريتشارد دوكنز) في مؤلفاته لبيان براءته من القول بالصدفة؛ لأنه يعلم أن التزام نظرية الصدفة انتحار علمي يعقبه ضربة عقلية موجعة كما في الماضي.

يقول دو كنز: «منطق المؤمنين بنظرية الخلق لا يتغير، ويتلخص بأن بعض الظواهر الطبيعية منطقيا من غير المحتمل بشكل كبير تكونها تلقائيا ـ فهي معقدة جدا،

جميلة جدا، رهيبة جدا لتكون محض صدفة، والتصميم الذكي هو البديل الوحيد المذي يمكننا تصوره للصدفة؛ لذا فلابد من الإقرار بوجود مصمم قد أنجز هذا التصميم الذكي، ولكن العلم (۱۱ أيضاً يمتلك أيضاً الذكي، ولكن العلم المنطق المغلوط، وهي: أن التصميم ليس هو البديل الوحيد للصدفة، بلل الانتخاب الطبيعي هو البديل الأمثل، بل واقعا أن التصميم ليس بديلا حقيقيا البتة؛ لأنه يفضي إلى مسألة أكبر من المسألة التي نريد حلها، وهي: من صمم المصمم؟ التي نريد حلها، وهي: من صمم المصمم؟ فالصدفة والتصميم كلاهما يفشل في فالصدفة والتصميم كلاهما يفشل في أحدهما هو المشكلة بحد ذاتها، والآخر ليس إلا ارتدادا لها»(۱۰).

ويكمل دوكنز مسترسلا: «الحل الحقيقي هو الانتخاب الطبيعي، بل هو الحل الوحيد العملي المحتمل لحل المشكلة، وليس هـو حلا عمليا فحسب، بل هو حل مذهل في أناقته وقدرته، ولكن ما الذي يجعل الانتخاب الطبيعي حلا ناجعا لمشكلة الاحتمالية، في حين يخفق كل من الصدفة والتصميم عند خط البداية؟ والجواب هو أن الانتخاب الطبيعي يمثل العملية التراكمية التي تجزئ مشكلة الاحتمالية إلى قطع صغيرة، واحتمالية كل منها ممكنة الحدوث بشكل ما، وغير مستحيلة الحدوث، إلا أنه حين تتكدس أعداد كبيرة من هذه القطع الصغيرة في سلسلة فإن الناتج النهائي سيكون غير محتمل الحدوث جدا جدا بنحو واقعى، ويكون مستحيلا كفايـة ليصبح بعيدا كل البعد عن كونه و جد صدفة. وهذا المنتج النهائي هو الذي ينظر إليه المؤمنون بالخلق ويجعلهم يقعون في المصادرة، فمتبع نظرية الخلق لا يضع يده على الفكرة إطلاقا؛ لأنه يصر أن يتعامل مع الإمكانية

الإحصائية على أنها خطوة واحدة. وهو لا يفهم قدرة التراكم»(٣).

أقول: يمكن ملاحظة أمور نستند إليها في فهم فكرة دوكنز

الصدفة حل غير مقبول قطعا، لتبرير ما نشاهده من أنظمة حيوية حولنا.

۲: التصميم ليس حلا حقيقيا، لأنه يودي بنا إلى سؤال آخر وهو: (من صمم المصم؟).

٣: الانتخاب الطبيعي يقدم حلا لسؤال
 كيف تكونت تلك الأنظمة.

ونحن نتفق مع دوكنز في النقطة الأولى التي كان الملحدون على مر السنين يتمسكون بها ويعتبرونها من أكثر البديهيات تسليما مع أنها باطلة بالبديهة.

أما النقطة الثانية من كلام دوكنز فإنه رفض الحل لا لشيء، بل فقط لأنه فتح له تساؤلا جديدا! أيعقل أن نترك حلا منطقيا؛ لأن هذا الحل المنطقي يفتح الباب لسؤال آخر؟!

هذا الكلام من ناحية فكرية غير مقبول قطعا، ولأضرب أمثلة للتنظير لهذا..

في محاولة لتشغيل سيارة أبت أن لا تعمل اكتشف الميكانيكي أن السبب يكمن في عدم وصول تيار كهربائي إلى شمعات القدح في المحرك، ولكن هذا الحل والذي هو صحيح - قد فتح بابا لتساؤل آخر وهو المقدح؟ وقد تكون الإجابة أن هناك قطعا في أسلاك التمديد الواصلة من البطارية أو أن البطارية لا تمد الأسلاك أصلا بالكهرباء، ولو توصلنا إلى أن الحل هو الشاني انفتح بياب لتساؤل آخر وهو لماذا كانت البطارية بياب لتساؤل آخر وهو لماذا كانت البطارية بهذه الحالة؟ وقد يكون الجواب متشعبا في بهذه الحالة؟ وقد يكون الجواب متشعبا في

أن السبب عمرها وتلفها أو أن السبب في الأسلاك التي تمد البطارية بالتيار من المولد، أو أن السبب في المولد، وعند الإجابة عن هذا السوال بشكل صحيح ينفتح سوال آخر.

بل وفي الطب فلو اعترضت طبيب حالة من ارتفاع ضغط الدم عند أحد مرضاه، واكتشف هذا الطبيب الحاذق أن سبب ارتفاع ضغط الدم هو ازدياد نسبة الانجيوتنسين الثاني في الجسم؛ فإن هذا يقوده إلى سؤال آخر وهو: ما الذي سبب ارتفاع هـذه المادة؟ وقد تكون الإجابة عن السؤال المتفرع أنه بسبب زيادة إفراز الرينين من الكبيبات، والذي يتفاعل مع مولد الانجيو تنسين ليولد الانجيو تنسين الثاني، وهنا يتفرع سؤال آخر وهو: ما الذي جعل الرينين يـزداد في الجسم؟ وهنا تبرز إجابات عدة، فلعل السبب حصول نـزف ومـن ثم قلـة حجـم الدم ممـا جعل المستشعرات تأمر بإفراز كمية أكبركي تقلص الأوعية الدموية من أحجامها كي لا ينخفض الضغط بشكل كبير، أو أن هناك نسبة عالية من الكلور أو الصوديوم، أو أن عمل الكلية قليل؛ بسبب قلة تناول المياه؛ مما يجعل الدم المار في الشريان الكلوي قليلا مما يعطي إيعازًا خاطئا في قلة حجم الدم في الجسم على العموم، فيرتفع الضغط بسبب كل هذه العوامل واحدة تلو الأخرى، فلا أعلم كيف تسنى لدوكنر أن يعتبر الإجابة التي تودي لتساؤل آخر إجابة خاطئة فهل كانت معرفة ازدياد الانجيوتنسين الثاني في الجسم سببا لارتفاع ضغط الدم خاطئة؟!

ولا تفارقني الدهشة في قبول أن نعرض عن الإجابات الصحيحة لأنها تفتح أسئلة أخرى؟ ما هذا المنطق العجيب؟ المنطق الصحيح سيد دوكنز هو: أن الإجابات التي

تحقيق مناطا واقعيا للحقيقة لايمكن رفضها لمجرد أنها فتحت الباب لأسئلة أخرى، بل كيف حصل التطور العلمي لولا هذه

مع أن السوال الذي طرحه دوكنز هنا والذي لطالما ردده في برامجه التلفزيونية، هو سوًال قديم عفي عليه الدهر وشرب وتناوله للفلاسفة والحكماء قبل أكثر من ألفي عام وأوردوا عليه الإجابات المقنعة والواضحة، ولو كان منصف قليلا مع ما كتبه أهل الفلسفة لعرف عدد الإجابات المقنعة عن سؤاله (العجيب) بنظره؟! حتى إن الفلاسفة من الملاحدة تركوا هذا السؤال لمعرفتهم بأن الموحدين قادرين على إجابته بكل بساطة في طي كتبهم.

وهنا أُذَكر بالببغائية النابعة من الانبهار، فالمسألة كما ترى فلسفية منطقية لاعلاقة لها بعلم الأحياء بتاتا، وهو رجل مختص بعلم الأحياء فكلامه في هذا المجال ككلام ميكانيكي السيارات في قضية طبية، وكلام الطبيب في ميكانيكا السيارات، فالاعتماد عليه ليس له منشأ يعتد به إلا من حيث المشكلة التي ذكرنا، ويمكن للحصيف أن يرى زلته المنطقية تلك وقلة العمق لا أريد أن استخدم كلمة ضحالة ـ في منهجية قبول الإجابات ورفضها.

فاتضح أن رفضه للتصميم الذكي كحل لم يكن مبررا كفاية، فيبقى أن نكون موضوعيين مع الرجل لنرى ما قدم من إجابة في النقطة الثالثة وهل تفي بالغرض، بغض النظر عن الشطحة المنطقية التي وقع فيها من رفضه للإجابة الرائجة.

ما اقترحه من حل هو أنه جعل الانتحاب الطبيعي بديلا عن إجابة الصدفة سيئة الصيت وعن إجابة التصميم التي تفتح تساؤلات أخرى لا يحبها دوكنز!

إذاتم قبول المنطق الإلحادي فيمكن أنّ يقال: إِنَّ أي جرمة إنما وقعت جراء أحداث فوضوية اتفاقاً ولم يكن هناك مجرم ارتكبها!

أما الحل الذي وضعه فقد صدره بقائمة مدح قد تليق بالكتب الأدبية أكثر مما يليق بالكتب العلمية، وما ذلك إلا لإضفاء طابع الانبهار قبل الحل لتهيئة العقل فسلجيا وسيكولوجيا لقبوله كحل بديل.

فلنترك المدح الذي قدم له ولنشاهد ماذا قدم دوكنز للتدليل على أن حله هو الحل الوحيد الناجح..

قال: «أن الانتخاب الطبيعي هو عملية تراكمية مما يجزئ مشكلة عدم الاحتمالية إلى أجزاء صغيرة وكل منها صغير لدرجة أن عدم احتمال كونه وجد صدفة مقبول بشكل ما وليس مستحيل الحدوث، ولكن الناتج النهائي سيكون عديم الاحتمال بشكل كبير جدا جدا، سيكون عديم الاحتمال بشكل لا يقبل للشك محالا أنه تكون عن طريق الصدفة، والمؤمنون يخطئون الهدف لأنهم يصرون على معاملة احتمالية التكوين المعقد كخطوة واحدة وحدث واحد لانهم لا يفهون قدرة التراكم».

وقد ختم كما ترى أن حله غير مقبول عند المؤمنين لأنهم لا يفهمون قدرة التراكم، ولا أعلم هل فهم فكرة معينة

كالتراكم أو غيرها حكر على الملحدين؟ هل يعمى دوكنز أن هناك عمددا كبيرا من علماء الأحياء من التطوريين ومن الذين فهموا الأحياء والانتخاب الطبيعي بصورة أكثر وضوحا منه كانوا من المؤمنين؟ هل كريك الندي حاز على النوبل لاكتشافاته المذهلة في الحمض النووي والتي غيرت مسار علم الأحياء إلى الأبد أقل إدراكًا منه؟!

هـذه الطريقـة السيئـة والمتعجرفـة في الطرح لا تتناسب مع كتاب من المفترض أن يكون كاتبه عالما أكاديميا، إضافة إلى طرح الإشكال الذي ينقض الدليل في نهاية الدليل وعدم رده له، بل وصفه بأنه سقيم إنما هو نوع من اللقاح والهروب من هدم الدليل، ببيان أني اعرف ما تقولون ولا تظنونني غافلا عنه ولكنه سقيم، لماذا؟ فقط لأنكم لا تفهمون؛ لماذا؟ فقط لأنكم

ولعل هذه العجرفة هي ما أشار إليه زميله في كامبردج الملحد سابقا المؤمن حاليا مك غراث في الصفحات الأولى من كتابه الجميل (وهم دوكنز) حيث قال معللا في تهكم قوي في سبب اختلاف نتيجتهما في البحث فكان دوكنز ملحدا وأصبح مك غراث مؤمنا: (الأنني أؤمن بالله فأنا مضطرب ومخدوع ومُضلل ومُضلل، وإن قدرتي الفكرية تُشوّشت من خلال إصابتها بفايروس الله المعدي والخبيث. أو أنه؛ لأنني مضطرب ومخدوع ومُضلَّل ومُضلَّل، فإن قدرتي الفكرية تُشوّ شت من خلال إصابتها بفايروس الله المعدي والخبيث، فآمنت بالله »(٤)، وقال لعل هذه هي إجابات دوكنز في وهم الإله عن سبب الإيمان.

وهنا وبغض عن المهاترات اللفظية، والأساليب الدعائية والخطابية، ينبغي أن نقف بدقة علمية عند كلمات دوكنز التي

استعان بها على تبرير قبول للانتخاب الطبيعي حلا بديلاعن الصدفة العمياء والتصميم الذكي، وتحليل تلك الكلمات بأسلوب رياضي بعيد عن الجدل الأفلاطوني العقيم.

إن دوكنز يدرك أن تكون الجهاز الهضمي أو العصبي أو جسم الإنسان، بل وحتى خلية عصبية من الجهاز العصبي، أو عضلة ملساء في الجسم، أو عضو يؤدي غرضا كالقلب أو الكبد أو الرئة أو غيرها من الأعضاء عن طريق الصدفة يصطدم بعدم احتمالية ممتنعة القبول عند العلماء، فهي أصعب قبولا من كون هذا المطبوع فهي أصعب قبولا من كون هذا المطبوع المذي بين يديك وجد صدفة بمليارات المرات، وهنا بدأ دوكنز بطرح الطريقة التي يمكن بها قبول تكون الإنسان وأجزائه جراء عملية تراكمية انتخابية تدريجية.

لتوضيح دليله أقول: إن تكون الكتاب الذي بين يديك صدفة أمر محال، لكنه سيفترض أن قبل فترة طويلة وجد القطن ولم يبق من القطن القديم الذي تناثر وتلاشي إلا ذلك القطن الذي اختلط صدفة بالنورة، وأمطرت السماء بعدها، وحمدوث هذا الأمر ليس احتمالا ممتنعا، ثم أن هذا القطن الذي اختلط بالنورة والماء واصبح كالعجينة أيضاً تلف منه كل قسم لم يسقط عليه حجر أملس ليحفظه كرقيقة مسطحة تحته وبقيت فقط تلك الرقائق المحفوظة تحت الأحجار الملساء، وخلال ملايين السنين فإن عدة عديدة مثل هذه الأحداث التي احتمالية حدوث كل واحدة منها ليست مستحيلة، تجمعت شيئا فشيئا وكانت إحدى التجمعات قد حصلت عند غابات الصنوبر حيث كانت شجرة من الأشجار قد افرز غصنها الكثير من الصمغ الراتينجي، وصدف أن وقع هذا الصمغ على طرف

ذلك التجمع الكبير من الأوراق فجعلها تبدو كالدفتر، وهذا الحدث ليس مستحيلا بنفسه، ولأن الصفحة الأولى والأخيرة بدأت تتعرض لأنواء جوية مختلفة عن تلك التي تتعرض لها الصفحات في الداخل أصبح لون وسمك وطبيعة تلك الأوراق مختلفا عن نظيراتها في الداخل، ولا أريد أن أتكلم عن صناعة كتاب لأنها حتى بمثل هذه السيناريوهات تبدو كارتونية أكثر منها علمية، لكن فلنقل تكون دفتر صدفة إنما يكون بهذه الطريقة، فكل حدث حدث وإن كان صعب الحصول لوحده، لكنه ليس مستحيل الحدوث، فيمكن على هذا التقريب حصول الناتج النهائي.

وهذا التقريب الأول لحل دوكنز لإشكالية الصدفة وهو يتضمن مغالطة رياضية صارخة، فإن حساب الاحتمال لإنتاج المكون النهائي لا يمكن حسابه بفصل أجزائه واحدا عن الآخر، فإن نسبة احتمال تكوّن الجزء الأول تضرب مع نسبة احتمال تكوّن الجزء الثاني بعدها وهكذا دواليك مما يولد متوالية رياضية ممتنعة دواليا.

فمثلا لو ضغط قرد على لوحة المفاتيح فإن نقره على زر الحرف (ص) هو احتمال الروهو ممكن الحصول بشكل ما، وأيضاً احتمال نقره للزر (د) هو ١٪، وكذلك نسبة نقره لحرف (ف) ومثله في الاحتمال نقره للرق)، فلا يقال أن احتمال تنضيد القرد لكلمة صدفة هو أيضاً ١٪ فهو ممكن! إذ على هذا الحساب سيكون تأليف القرد لرواية من روايات شكسبير هو أيضاً ١٪!!

فالمعروف بجلاء أن نسبة الاحتمال الأولى تضرب في الثانية وهكذا لتصنع لنا رقما عديم الاحتمال بشكل كبير إذا ما

وصلنا إلى جملة (القرد يكتب بالصدفة) ما يعادل ١٨/١ مرفوعة للأسس ١٠٠. أي ١ من رقم يسبقه ١٠٠ صفرا، (١ من مائة الف مليون أوهو رقم لا يمكن مع قلة احتماله التي هي صفر عمليا أن القرد قام بتنضيد جملة (القرد يكتب صدفة وهو يلعب بأزرار لوحة المفاتيح!!

وقد يوافق دوكنز في قرارة نفسه أن القرد قادر على كتابة أعمال شكسبير إذا سنح له الوقت الكافي للعب بلوحة المفاتيح، وهي فكرة مجنونة يتجه إليها الإنسان لتبرير ما يعتنقه، يقول دوكنز: «أنا لا اعلم من هو أول من قال: أعط القرد زمنا كافيا ليضغط على أزرار الطابعة بشكل عشوائي فإنه من الممكن أن يطبع لك كل أعمال شكسبير، ولكن محط الركب في جملة (أعطه وقتا كافيا)»(٥)!

ولكنه يعلم أنه ليس من المقبول علميا التصرف بهذه الطريقة السمجة في محضر العلماء، فاحتمال حدوث هذا يقترب كاقتراب غاية (lim) متسارعة نحو الصفر بلا إشكال.

ولو طلبنا من أديب أن يكتب كل أعمال شكسبير بدون أن يراجعها ويقرأها فمن منتهى الجنون أن يقال أنه سيكتبها هكذا صدفة، ولعلنا وفق هذا المنطق الذي إذا تم قبوله وقبول لوازمه أن نقترح أن أي جريمة تقع إنما وقعت من غير مجرم، بل هي محرد أحداث فوضوية اتفاقية، فإن نسبة تلك وقوع تلك الأحداث أكثر قبولا من قبول كون القرد يستطيع كتابة كل أعمال شكسبير صدفة!!

ولأنه يعلم تفاهة ذلك أيضاً فقد ادخل تحسينات جديدة كمي يجعل القرد قادراً على تنضيد جملة واحدة شرط أن تتناسى قصة تنضيده كل مؤلفات شكسبير! فقال دو كنز: «دعنا نحدد نوع المهمة التي يواجهها قردنا هذا، ولنفرض أن عليه ـ لا أن ينتـج أعمـال شكسبـير كلهـا. وإنما أن يكتب عشوائياً جملة قصيرة فلتكن (ME THINKS IS WEASEL) وسنجعل الأمر أسهل نسبياً بأن نعطيه آلة كاتبة لوحية مفاتيحها فيها ٢٦ حرفياً ومفتاحاً للمسافات فحسب، فما الزمن الذي يستغرقه لكتابة هذه الجملة الصغيرة» (٦).

ثم بعد كلام طويل عن استخدامه لابنته الصغيرة بدلا من القرد ومن ثم استخدامه للحاسوب الذي يطبع بشكل عشوائي يلتجمئ إلى الحساب الرياضمي لمعرفة نسبة احتمال أن تنتج تلك الكلمة صدفة، لأنه وكما سيذكر لاحقا أن الكومبيوتر سيحتاج لكتابة هـذه الجملة الصغيرة عشوائياً لمليون مليون مليون مرة ضعف زمن الكون للآن(٧)! يقول دوكنز: فرصة تنضيد تلك العبارة القصيرة هي ٢٧/١ للأسس ٢٨ وهذه نسبة احتمال ضئيلة تقترب من نسبة ١ إلى ١٠٠٠٠ مليون مليون مليون مليون مليو ن مليو ن!

ويبين دوكنز هنا الفرق بين الانتخاب بخطوة واحدة كما يسميه والانتخاب الطبيعي التراكمي فيقول لغرض تشبيه عملية الانتخاب التراكمي: سنستخدم مرة أخرى جهازنا لكومبيوتر القرد ولكن مع فارق حاسم في برنامجه، إنه مرة أخرى يبدأ باختيار عشوائي لأحد الحروف كما في السابق تماما ثم هو الآن يستولد من أول عبارة عشوائية، فهو يكرر إعادة نسخها، ولكن مع وجود نسبة لفرصة معينة من

الخطأ العشوائي في النسخ (الطفرة)، ويقوم الكومبيوتر بفحص عبارات الهراء الطافرة (الذريـة للعبارة الأم) ويختـار إحداها التي تشبه العبارة المطلوبة (ME THINKS IS WEASEL) شبها أكثر، مهما كان هذا الشبه بسيطا، فإنه في محاولة الكومبيوتر الأولى وصل إلى العبارة المطلوبة بعد ٤٣ جيلاً وفي الثانية بعــد ٦٤ جيلاً والى الثالثة بعد ٤١ جيلاً!

وهنا أيضاً ينبغي الوقوف على طريقة التشبيه التمي جعلها دوكنز دليلاً على قبول تحقق كتابة الجملة بشكل غير صدفوي وغير مقصود بل نتيجة لعملية انتخابية.

أقول: إن هذا التشبيه هو في صالح الخلوقيين أقرب من أن يكون في صالح دوكنز، فاستعمال البرنامج الذي سيقوم باستبعاد عناصر معينة وإبقاء عناصر محددة وفق غاية مرسومة له لهو أحد أهم أنواع التعاملات الذكية الرياضية المبرمجة، فالبرنامج الكومبيوتري يقوم أولا بنسخ الجملة الأم مع إبقاء فسحة لحصول اختلاف في كل عدد معين من النسخ، وهو تصرف مبرمج بحد ذاته، وعند حصول اختلاف في النسخ، فإنه يقارن النسخة المختلفة بالجملة المستهدفة (الجملة الهدف)، فيلاحظ مناطق الشبه فيبقيها، وهو أيضاً تصرف برمجي دقيق مقصود وغير عبثي أو عشوائي، ويستمر بهذه العملية للوصول إلى الجملة الهدف بعملية انتخابية ذكية.

إن لب المغالطة يكمن في الخلط بين تولد الجملة من عملية ذكية وعملية عمياء، فالصدفة عملية عمياء وأما التصميم الجاهز (التصميم الذكي)، والتصميم التدريجي (الأذكي) فهو عملية هادفة ومبرمجة لا تختلف عن بعضها إلا من حيث الكيفية في الصناعة، أي أن الفرق الحقيق بين الصدفة

والتخليق (سواء الذكي والتطوري) إنما هو بين البرمجة القصدية الهادفة في عمليات التخليق والحدث الأعمى كما في الصدفة، ومن الملاحظ جيدا أن مثال الكومبيوتر هو أفضل مثال للقصدية الهادفة فالكومبيوتر مع وجود (الجملة الهدف) واستبعاده الاختلاف، وإبقائه على التشابهات حقق الهدف في الوصول إلى الجملة المطلوبة وفق ما برمج عليه، وقد انتهى عمله حين تحقق قصد المبرمج من أداء هذا البرنامج!

أن تعريف دوكنز للانتخاب الطبيعي أنه صانع ساعات أعمى لأنه لا يرى أمامه ولا يخطط النتائج وليس له هدف يراه(^).

لا ينطبق أبدًا مع مثاله هذا، فالمبرمج كان قد برمج الحاسوب لكي يصل إلى جملة محددة (جملة الهدف) وكان يخوض ذلك بعملية انتقائية، فيقارن بين كل جيل جديد و جملة الهدف، فما حصل من كتابة الكومبيوتر للجملة المعنية لم يكن شبيها بما ينطبق عليه تعريف للانتخاب الطبيعي، فالمبرمج حقيقة هـو صانع ساعات نظر إلى تصميم برنامج هادف يؤدي في نهايته إلى كتابة جملة الهدف بعمليات تدريجية يقوم بها الحاسوب.

## هوامش

- ١- استعاض عن اسمه بالعلم فلو قال (لكن دوكنز) أو (لكن الملاحدة أيضاً يمتلكون إجابة) لكان صائباً، لكن أن يضع في مكان اسمه كلمة العلم فهو انتحال كبير ودعوى مبطنة عريضة.
  - .The God delusion/ p122  $\,$   $\,$   $\,$   $\,$   $\,$   $\,$
  - . The God delusion/ p122  $-\tau$
- .McGrath، The Dawkins Delusion، p10 ٤
  - The Blind Watchmaker p46 o
  - The Blind Watchmaker, p47 -7
  - The Blind Watchmaker، p81 ۷
  - The Blind Watchmaker, p45 −A



أو الاستخفاف فيها، أو التنكر لأهميتها، وجدناها تنساق في غفلة من بعضهم برميها والتفريط فيها لاستبدالها بشيء يخالف واقعها وحقيقتها. ولعل من نماذج هذه التفريطات في أداء الأمانة الاعتقادية همي ما تنال العقيدة المهدوية من هدر لأغلى مقدس وأعظم اعتقاد وضعه النبي السي أيدينا وأوصالًا بأدائه حقا إلى صاحبه ذلكم مهدي آل محمدك، وأن نلتـزم بقيمه ومبادئه، في حين تعامـل بعضنا وبكل استخفاف مع قضية الإمام المهدي٤ حتى استبدل كثيرا من المفاهيم بأخرى تتنافى ومبدأ التفكير الرشيد، وتتعارض مع الـذوق السليم لتكون بعض مصاديق القضية المهدوية مرتسما في مخيلة البعض على أساس المشتهيات، أو ما يناسب المصالح، أو ما يلائم الأهواء، وهكذا باتت قضية الإمام المهدي ٤) غرضا لنيل الأهداف الشخصية لدى بعضهم فتعرّض إلى الإدعاءات الباطلة وصدَّقه من لا حريجة له في دين، ولا مسكة له من عقل وباتت القضية المهدوية لدى بعضهم تنساق وراء مصالح

البعض دون رادع من دين أو خوف من عاقبة سيئة يجنيها متقولو هذه الافكار أو تلك ًالدعاوي.

إن اداء الأمانة الاعتقادية المهدوية تتضح في كثير من السلوكيات أهمها: أولاً: القراءة الواعية للقضية المهدوية، وبتدبر

أولا: القراءة الواعية للقضية المهدوية، وبتدبر يرفعُ معه كل إشكالات التفكير.

ثانياً: عدم الانجرار وراء المهاترات الاعتقادية التي تؤدي إلى إيجاد الدعوى وانطباقها على تلك المصاديق اللاهثة وراء الشهرة وحب الدنيا.

ثالثاً: عدم الانبهار بدعاوى تصدر من افراد ليس لهم شأن علمي مشهود، بل يتعاملون على أساس إرهاب البسطاء بادعاءات كاذبة يعجزُ معها بعضهم من تكذيبها.

رابعاً: إرجاع الحكم في جميع القضايا الاعتقادية وخصوصاً قضية الإمام المهدي الله العلماء أو اهل الخبرة الذين يكشفون أباطيل المدعيات، وأكاذيب أهل الدعوات.

خامساً: التسليم لما ورد عن أئمة اهل البيت على وعدم الاستعجال في قضية الإمام المهدي وبذلك فستكون الأمانة الاعتقادية قد حُفظت، دون تضييع أو تفريط أو تهور.

لكنك حينما تتمعن في الأمر فإنك ستجد لهذا العنوان أكثر من رؤية تفرضُ عليك مسؤولية محكمة تتسامي على أداء الأمانة المالية إلى أبعاد أخرى، وأغوار أعمق، وهي أمانة القول، فضلاً عن أمانة المعتقد التي هي أقدس الامانات وأشرفها لشرف المؤتمن الذي هو الله تارة، والنبي أخرى، وأهل البيت ثالثة، وهكذا تتعاظم الأمانة بعظم صاحبها.. وكم من عقيدة مؤتمة عند الناس لا ينبغي التفريطُ بها،

ظاهرة التسيب والتشرذم في

كل الاحوال والاطوار.. ولعلك

تنجز إلى أغوار بعيدة المدى من

تفسير العنوان، فأداء الأمانة

في الممتلكات والاموال والامتعة

وغيرها جدير بتفسيره المتعارف

وهو أن تؤدي من ائتمنك أمانته

وينتهي الأمر إلى هذا الحال . .

# أزمة منتصف العمر...

# أسبابها، مظاهرها، علاجها

الدكتور: نعمة عبدالصمد الأسدي

تختلف التسميات للمرحلة التي يمر بها الإنسان ما بين سن ( ٤٠ - ٥٥ سنة ) فالبعض يسميها أزمة منتصف العمر أو خريف العمر أو سن الأمان أو سن اليأسس للمرأة، ولكن القرآن الكريم يعبر عنها بمرحلة الشكر، وقد ورد ذلك في قوله تعالى:

﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْ زِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتكَ الَّتِي أَنْعِمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيُّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي ﴾ الأحقاف آية (١٥).

في هذه المقالة سنحاول توضيح خفايا هذه المرحلة وتأثيراتها النفسية على الفرد.

> عادة يقسم علماء النفس مراحل نمو الانسان الى اربعة مراحل (الطفولة، المراهقة، الرشد، الشيخوخة) ويمر الانسان بمرحلة منتصف العمر حينما يدخل سن الاربعين أي يكون بمرحلة الرشد.

## ماهي مرحلة منتصف العمر؟

هي مرحلة انتقالية طبيعية من عمر الانسان وتتوضح لدى المرأة عند السن الذي تتوقف فيه المدورة الشهريمة نتيجمة لتناقص افراز الهرمون الانشوي (الاستروجين) بينما تكون التغيرات الجسمية أقل أثر اعند الرجل، لكن يمكن القول: إن كلا الجنسين يشهدان ضعفا في مرونة المفاصل وزيادة في الوزن وصعوبة في ضبط الانفعالات والتعرض للأرق، وقد يعاني بعض الأفراد مشاكل

المرحلة: العصبية الشديدة حتى للأسباب البسيطة والشعور بالاجهاد والتعب وفقدان الشهية والتوتر وقلة التركيز وشيوع النسيان

وسرعة التأثر بالنقد والشعور بالإحباط، هذا ومن الجدير أن هذه الاعراض لاتحدث بشكل متواصل لكل امرأة ولكن بشكل تدريجي، وقد تكون أقل عند بعض النساء تبعا لطبيعة المرأة نفسها.

أولا: بالنسبة للمرأة:

يشهد سن الاربعين تغيرات هرمونية شديدة الاثر للمرأة اذيودي انخفاض هرمون الاستروجين الذي يلعب دورا رئيسا في الحفاظ على حيوية المرأة وجمالها، يودي انخفاضه

الى شعور المرأة بالترهل وزيادة الوزن وضعف في الرغبة التناسلية والشعور بخفض القيمة الاجتماعية وتقدير الـذات وقد تعـاني المرأة من

بعض المظاهر الجسمية مثل ظهور بقع حمراء في بعض أماكن الجسم وظمور في الرحم وزيادة في

الوزن وذبول البشرة وظهور التجاعيد على الوجه

ومن المظاهر النفسية للمرأة في هذه

وسقوط الشعر وتغير طبيعته وظهور الشيب.

وهناك بعض العوامل التي تعمل على زيادة مظاهر هذه الازمة او التقليل منها مثل:

عدد مرات الحمل والانجاب: إذ كلما زادت خصوبة المرأة كلما تأخر ظهور سن اليأس.

عمل المرأة: مشاكل سن اليأس تكون لدي ربات البيوت أكثر من مشاكل النساء العاملات.

**تأخر سن الـزواج**: كلما تأخـر سن الزواج للمرأة كلما تقدم سن اليأس لديها بسبب ضعف الدور التناسلي.

عوامل شخصية: تتأثر المرأة بمظاهر هذه المرحلة تبعالقوة شخصيتها وأساليب التنشئة الاجتماعية التي عاشتها فمثلا المرأة المضطربة التي نشأت في أسرة لم تدعمها نفسيا تعاني مشاكل التكيف بشدة مع هذه المرحلة بعكس المرأة السوية في السيطرة على مستوى الضغط وارتفاع مستوى السكر وقد يؤدي ذلك الى أمراض مزمنة.

وهـذه المرحلة هامة جـدا في حيـاة الانسان إذ تشهد تغيرات لا عهد للفرد بها في مراحله السابقة كالتغيرات الجسمية والاجتماعية والنفسية، ويرى علماء النفس أن الاكتئاب من أبرز مظاهر التغيرات النفسية لهذه المرحلة، بينما يرى علماء آخرون أن مراجعة الفرد لإنجازاته وإخفاقاته ونجاحاته في ميادين الحياة من مظاهر المرحلة، حيث يُقيم الفرد مدى تحقق أهدافه، لذا يمر بما يمكن تسميت (بصدمة الاربعين أو أزمة الأربعين) وهذه المرحلة تشمل الجنسين معاً الذكور والاناث، وسنوضح التغيرات لكل منهما وبحسب الاتي:

التي تتوافق مع هـذه المرحلة وقلمـا تظهر عليها أعراض توحي للآخرين بوجود مشكلة تعانيها.

عوامل بيئية: تودي البيئة دورا هاما في التقليل من مظاهر المشكلة أو تفاقمها فمثلا تكون هذه المشكلة في الريف والمجتمعات المحافظة مشكلة طبيعية نتيجة للدعم الذي يقدم للمرأة أو بسبب الضبط والصورة النمطية للمرأة، بعكس مجتمع المدينة إذ تعاني المرأة فيه مشاكل عديدة في التكيف مع هذه المرحلة.

عوامل اجتماعية: الحياة الاجتماعية والعلاقات بالصديقات تؤدي دورا هاما في عبور هذه المرحلة والتخفيف من آثارها بسبب المساندة الاجتماعية والابتعاد عن الصديقات الذي يؤدي الى تفاقم المشكلات على المرأة.

## ثانيا: بالنسبة للرجل:

لا توجد مظاهر بارزة عند الرجل إيذانا له بدخول المرحلة كما هي واضحة عند المرأة ولعل احتفاظ الرجل بالقدرة التناسلية تسبب له شعورا بالامان، لكن عدم استجابة المرأة لحاجات الرجل في هذه المرحلة قد تدعوه للتفكير بالزواج مما يسبب له مشاكل مع الزوجة.

ومن المظاهر الجسمية والنفسية للرجل في هذه المرحلة: يبدأ الهرمون الذكري (التستوست يرون) بالتناقص بالإفراز تدريجيا في سن الاربعين والخمسين مما يسبب شعورا بضعف الرغبة التناسلية وقد يؤدي ذلك للقلق واللجوء للمنشطات التي تسبب آثارا خطيرة على فسلجة الجسم، ويعاني الرجل ضعف وشعورا بالاجهاد بشكل عام في هذه السن ونقصاً في التركيز والنشاط الذهني وزيادة في ترسب الشحوم في أماكن البطن وغيرها وتساقط الشعر وظهور الصلع لدى البعض وظهور الشيب وتدني النظرة الصلغ لدات وتقديرها مما يستدعي أحيانا ارتباط بعض الرجال عن تصغرهم سنا لاستعادة الثقة بالنفس الرجال عن تصغرهم سنا لاستعادة الثقة بالنفس

وتقدير الـذات، وتظهر الأعراض السابقة بشكل نسبي يرتبط بشخصية كل رجل.

وهناك اعتقاد خاطئ لـدى بعض الرجال بأن نقص الرغبة التناسلية هو انتهاء لمرحلة الرجولة ولكن ثبت علميا بأن الرجل يستطيع ممارسة الحالة التناسلية حتى في سن الشيخوخة ويمكن له تلبية حاجات المرأة العاطفية حتى وإن كانت هي في سن متأخرة.

وتلعب العلاقة السليمة بين النووج والزوجة والانسجام العاطفي بينهما دوراً في التقليل من مشاكل مرحلة منتصف العمر، إذ عندما يكبر الابناء ويتزوجون ويغادرون البيت يعيش الزوجان مرحلة ما تسمى (بالعش الفارغ) فقد تبرد المشاعر بينهما ويقل الاهتمام بالعلاقات الخاصة، ويصبح لكل واحد منهما اهتمام بالأمور الجانبية دون الحرص على ديمومة العلاقة والتفاهم لايمكن إلقاء اللوم على أحد دون آخر ولكل الزوجين مسؤولان.

ويرى بعض الباحشين أن المرأة تولد من جديد في مرحلة منتصف العمر بسبب شعورها بالاستقلالية في حين أن التغيير عند الرجل قد يودي به إلى الاهتمام بمظاهر الشباب من خلال صبغ الشعر او ارتداء الملابس الشبابية أو المشاركة بالنوادي الرياضية.

# و يشير بعض الباحثين إلى أن الاستجابات المتوقعة لدى كلا الجنسين عند الشعور بالاخفاق في هذه المرحلة قد تؤدي الى:

الانغماس بالسلوك المتدين بشدة.

الاهتمام بالاعمال الأدبية أو الانشغال بالرحلات السياحية.

الاضطرابات النفسية كالاكتئاب والقلق والأرق.

الإدمان على الكحول.

اللجوء للعراك والمشاحنات اللسانية.

## وفي الختام قلد يتسائل القارئ كيف يستطيع الرجل والمرأة أن يعبرا هذه المرحلة بأمان، ويمكن ذلك من خلال الاتي:

عليهما أن يحددا أهدافهما بشكل واضح ويسعيا إلى تحقيقها على أن تكون شاملة لجوانب مهنية واجتماعية وفكرية وصحية ودينية ونفسية.

العلاقات الاجتماعية المتوازنة مع الأهل والأقارب والأصدقاء تؤدي دورا هاما في الشعور بالسعادة وعبور هذه المرحلة بنجاح.

الاتصال مع الذات من خلال محاولة الاختلاء مع النفسس والتأمل في مسيرة الفرد ومحاولة إعادة ترتيب الاوراق ونقد الذات بموضوعية.

التصرف بعفوية وواقعية وضرورة الاعتقاد بأن هذه المرحلة طبيعية ويمكن النجاح فيها.

الاهتمام بالصحة الجسمية من خلال المراجعة الدورية للطبيب والاهتمام بوضع نظام وبرنامج غذائي يتناسب مع المرحلة.

تقديم الدعم للآخرين وخصوصا دعم الزوجين لبعضهما إذ ثبت علميا أنه يساهم في زيادة طول العمر ويؤخر التعرض للموت.

لا داعي للخجل من استشارة الطبيب الاخصائي في الامور التناسلية وينبغي الابتعاد عن المنشطات التناسلية إلاعن طريق استشارة الطبيب.

على المرأة أن تُشعر زوجها بالاهتمام دون البالغة بالاهتمام بالاولاد على حسابه.

الاهتمام. بممارسة الأنشطة الاجتماعية والدينية والثقافية والرياضية.

المشاركة في الأعمال التطوعية حيث أثبتت دراسات نفسية أن مشاركة الرجل والمرأة في هذه الأنشطة يزيد من شعوره بتقدير الذات والسعادة ويساهم في طول العمر.



يشغل لفظ ((أمين الله)) مسافة بين العموم والخصوص في توصيف معالم الأعلام، أو في نصوص الزيارات، فأول ما يصدع في المصادر القديمة، أن الرسول محمد صكان يلقب به جبرائيل، فهو أمين الوحي، أو الروح الأمين؛ ففي رواية أبي هريرة: أن جبريل أتى النبيّ (ص) في مرضه الَّذي قبض فيه، فقال: إن الله- عز وجل-يقرئك السلام، ويقول: كيف تحدك؟ قال: «أجدني وجعًا، يا أمين الله»(١). على الرغم من أن بعض وعاظ الخلفاء وشعرائهم، كان يصفهم به تزلفًا، أو لطلبة صيد، إلا أنّه كان مكشوفاً لديهم زيفهم، نقل الطبري: قَدمَ أَبُو مُوسَى الأشعريّ (٤٤/ ٢٦٤) عَلْمِي مُعَاوِيَةَ (٤١ - ٦٠ / ٦٦٢ - ٦٨)، فَدَخَلَ عَلَيْهِ في بُرْنُس أَسْوَدَ، فَقَالَ: السَّلامُ

عَلَيْكَ يَا أُمِينَ الله، قَالَ: وَعَلَيْكَ السَّلامُ، فَلُمَّا خَرَجَ قَالَ مُعَاوِيَةُ: قَدَمَ الشَّيْخُ لأُولِيه، وَلا وَالله، لا أُولِيه (٢)؛ أو يستعمله شاعر في «حسن التخلص»، كما أورد وكيع (٩١٨/٣٠٦) في خلاف سوار القاضيي (١٥٦/ ٧٧٣) والسيد الحميري (۲۹۰/۱۷۳)، فسبقه السيد إلى أبي جعفر المنصور (١٣٦- ١٥٨/ ٤٥٧-٥٧٧)، فأنشأ قصيدته التي يقول فيها:

يا أمين الله، يا منصور، يا خير الولاة،

إن سول بن عبد الله من شر القضاة

بيد أنّ ((أمين الله)) ظلّ يطلق- حصرًا-على ذوي الدرجات العالية في الدين، كالنبع والإمام، ابتداءً من أبعي البشر آدم (٤)، ففي زيارته: تقف على ضريح

أمير المؤمنين<sup>(ع)</sup> وتقول: «السلام عليك يا صفى الله، السلام عليك يا حبيب الله، السلام عليك يا نبيّ الله، السلام عليك يا أمين الله، السلام عليك يا خليفة الله في أرضه الإسلام أنه اختص في الإسلام بالرسول محمد، وقد كان امتيازه بين أهل مكة - قبل الإسلام - أنه المثل الأعلى لمعالي المكارم، فيعرفونه به ((الصادق الأمين)) أكثر مما يعرف باسمه (°)؛ ففي زيارته (ص) كما أخرجها الغز الى (٥٠٥/ ١١١): «السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ الله، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا نَبِيَّ الله، السَّلامُ عَلَيْكَ يَا أَمِينَ الله، السَّلامُ عَلَيْكَ يَا حَبِيبَ الله، السَّلامُ عَلَيْكَ يَا صَفْوَةَ الله، السَّلهُ عَلَيْكَ يا خيرة الله، السلام عليك يا أحمد، السلام عليك يا محمد، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَبًا الْقَاسِم، السَّلَامُ عَلَيْكَ يا ماحي، السلام

عليك يا عاقب، السلام عليك يا حاشر، السلام عليك يا السلام عليك يا بنسير، السلام عليك يا نذير، السلام عليك يا ظهر، السلام عليك يا ظهر، السلام عليك يا ظهر، السلام عليك يا عَلَيْكَ يَا مَا مُكِيْكَ يَا مَا مُكِيْكَ يَا رَسُولَ رَبِّ الْعَالَمَنَ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا وَسُولَ رَبِّ الْعَالَمَنَ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا نَبِيَّ الرَّحْمَة، يَا فَاتِح الْبِرِّ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا نَبِيَّ الرَّحْمَة، السَّلَامُ عليكَ يا قائد الغر المحجلين، السلام عليك وعلى يا قائد الغر المحجلين، السلام عليك وعلى أهل بيتك الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً...» (٢٠).

أكثر ما تتجسّد كلمة ((أمين الله)) في أمير المؤمنين، الإمام علي، لأنّه وصيً رسول الله، وحامل رسالته، والمضطلع بتفسيرها للناس، وإدامتها بما قام بها أبناؤه الأئمة اهل البيت؛ من هنا عدّها الطوسي (٨) زيارة مخصوصة بأمير المؤمنين يوم الغدير، يوم بايع الناس عليّا على مرأى الرسول ومسمعه؛ لذا نجد أن (أمين الله) ككلمة تختص به عند الشيعة؛ وكزيارة هي من أهم نصوص الزيارات إلى

زيارة "أمين الله" من أكثر النصوص تأثيراً في الوعي الاجتماعي للمريدين

مشهده، تعلق لوحدها على الجهة القبليّة للشباك المحيط بقبره. كذلك نجدها ترد في إحدى نصوص زيارة الحسين (٤)، عن أبي عبد الله (٤)، قال: تقول إذا أتيت إلى قبره: «السلام عليك يا ابن رسول الله السلام عليك يا ابن أمير المؤمنين السلام عليك يا أبا عبد الله السلام عليك يا الجندة ورحمة الله وبركاته السلام عليك يا من رضاه من رضى الرحمان، وسخطه من سخط الرحمن السلام عليك يا أمين الله وحجة الله وباب الله والدليل على الله والداعي إلى الله ).

يبدو أنّ معنى «أمين الله» اتسع في القرنين الأولين للهجرة، ليشمل أئمة أهل البيت، ففي رواية عن أبي جعفر الثاني والبيت، ففي رواية عن أبي جعفر الثاني والبيان قال أبو عبد الله والله عتجر الاعتجار هو الكعبة، إذا رجل معتجر الاعتجار هو التنقب ببعض العمامة، قد قيض له، فقطع عليه أسبوعه أي قطع طوافه، حتى فقطع عليه أسبوعه أي قطع طوافه، حتى أدخله إلى دار جنب الصفا، فأرسل إليّ، فكنّا ثلاثة، فقال: مرحباً، يا ابن رسول الله، ثمّ وضع يده على رأسي، وقال: بارك الله فيك، يا أمين الله، بعد آبائه (١٠٠). انتقل الله فيك، يا أمين الله، بعد آبائه (١٠٠). انتقل

هذا المفهوم إلى الشعر، وثمة أبيات في مدح الإمام جعفر الصادق للسيد بن محمد الحميري(١١):

أيا راكبا نحو المدينة جسرة
عذافرة يطوى بها كل سبسب (۱۲)
إذا ما هداك الله عاينت جعفرا
فقل لولي الله وابن المهذب
ألا يا أمين الله وابس أمينه
أتوب إلى الرحمن ثم تأوبي
إليك من الأمر الذي كنت مطنبًا
أحارب فيه جاهدا كل معرب

ورد نص زيارة «أمين الله) في مصنفات القدماء من أصحاب المزارات(١٣)، إذ هي من الزيارات المسنونة بفعل الإمام السجاد، فهذا يمنحها أصالة، ويزيدها أهمية أنها وردت في صحيفة أدعيته (١٤)، عن طريق السلسلة الذهبيّة، «عن على بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه - عليهم السلام - قال: زار زين العابدين على بن الحسين عليهما السلام- قبر أمير المؤمنين، على بن أبي طالب- عليه السلام، ووقف على القبر، فبكي، ثم قال...». إنها بمستوى جزالة ألفاظها، وقوة تعبيرها، واختصارها، تزدان دلالة روحانيّة، وماهية عرفانيّة، في تقرّب قائلها من الذات الإلهيّة؛ حسبها أنّ الباقر (ع) قال فيها: «ما قاله أحد من شيعتنا، عند قبر أمير المؤمنين - صلوات الله عليه، أو عند قبر أحد من الأئمة - عليهم السلام، إلا وقع في درج من نور، وطبع عليه بطابع محمــد- صلى الله عليه وآلــه- حتى يسلُّم إلى القائم-عليه السلام، فيلقى صاحبه بالبشرى والتحية والكرامة إن شاء الله تعالى)(١٥).



يعلّ نص ((أمين الله)) مختصرًا في مقاله، إذا ما قيس بنصوص زيارات أخرى، نحو: دعاء كميل، أو بالزيارة الجامعة، بل هـو دال في معانيه، جامع أركان الزيارة، وهي: السلام، والتشهد، وطلب الحاجة؛ أما السلام فإنه يوجزه في جملة واحدة، ترتكز على دلالات «أمين الله»، وما تنضح عنها من قيم عالية: «السلام عليك يا أمير المؤمنين و رحمة الله و بركاته، السلام عليك يا أمين الله في أرضه وحجته على عباده ». وأما الشهادة فهي مختصرة - أيضًا، إنَّها تتكئ على القيم الدينيّة: العمل الصالح، المتمثل في الجهاد في الله، والعمل بالقرآن، واتباع السنة: «أشهد أنك جاهدت في الله حق جهاده، وعملت بكتابه، واتبعت سنن نبيه-صلى الله عليه وآله. »، إنَّها كانت خلاصة حياة نور على هامة التاريخ، تنهض منها

## يبدو أن معنى «أمين الله» اتسع في القرنين الأولين للهجرة ليشمل أئمة أهل البيت $^{(3)}$

الحجّة على الناس جميعا، محبيه ومبغضيه: «حتى دعاك الله إلى جواره، وقبضك إليه باختياره، وألزم أعداءك الحجة في قتلهم إياك، مع مالك من الحجج البالغة على جميع خلقه».

أما الدعاء فإنه يعنى بنشر حاجات نفسيّة متنوعة، يتمثل بدءًا بنداء طلبيّ يكتنفه الترجيي والحاجة بلفظ «أللهم»، وينقسم هنا إلى ثلاثة أقسام: القسم الأول منها يستشعر الإيجابية في طيبة النفس واطمئنانها ورضاها بإزاء اللقاء مع الذات الإلهية، من خلال الأجواء القدسية، واللحاظ الروحانية الحائمة في مقامات الصفوة، بصيغة «اجعل» التي هي بمثابة النشأة والتأصيل القيمتي والعقدي بعد إبداع الخلق: «اللهم فاجعل نفسي مطمئنة بقدرك، راضية بقضائك، مولعة بذكرك ودعائك، محبة لصفوة أوليائك، محبوبة في أرضك وسمائك، صابرة على نزول بلائك، شاكرة لفواضل نعمائك، ذاكرة لسوابغ آلائك، مشتاقة إلى فرحة لقائك، متزودة التقوى ليوم جزائك، مستنَّة بسنن أوليائك،

مفارقة لأخلاق أعدائك، مشغولة عن الدنيا بحمدك وثنائك».

ويأتي القسم الثاني مشتملا على المناجاة والتوسل لله- تعالى- بأعزّ مكين عنده، وهو يعَفِّر حواسَّه بعبق القدسيّة «وضع خده على القبر»، ويعظم الصفات الإلهية في خضم علاقتها بالمتقين في عبادتهم، والمتقنين في أعمالهم، معرفة بأهليّـة الخالق، بوجه ناظـر الى صلة نَضرَة بحزمة الاستجابة الإلهية، «اللهم إن قلوب المخبتين(١٦) إليك والهة، وسبل الراغبين إليك شارعة، وأعلام القاصدين إليك واضحة، وأفئدة العارفين منك فازعة، وأصوات الداعين إليك صاعدة، وأبواب الإجابة لهم مفتحة، ودعوة من ناجاك مستجابة، وتوبة من أناب إليك مقبولة، وعبرة من بكيي من خوفك مرحومة، والاغاثة لمن استغاث بك موجودة، والاعانة لمن استعان بك مبذولة، وعداتك لعبادك منجزة، وزللُ من استقالـك(١٧) مُقالـة، وأعمـال العاملين لديك محفوظة، وأرزاق الخلائق من لدنك نازلة، وعوائد المزيد إليهم واصلة، وذنوب المستغفرين مغفورة، وحوائج خلقك عندك مقضية، وجوائز السائلين عندك موفرة، وعوائد المزيد متواترة وموائد المستطعمين معدة، ومناهل الظماء لديك مترعة».

يتوجه القسم الثالث الى «الأنا» الذاتية، في خطابها مع الوجود الإلهي، لتحقيق حاجة شخصية، هي منية اللقاء بحلقة الوصل المقدس بالذات الإلهية، الخمسة أصحاب الكساء، الذين طهرهم الله في آياته «اللهم فاستجب دعائي، واقبل ثنائي، وأعطني جزائي، واجمع بيني وبين أوليائي بحق محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين وبين أوليائي

عليهم السلام، إنك ولي نعمائي، ومنتهى مناي، وغاية رجائي في منقلبي ومثواي». ثم يوظف آيات الدعاء بعد التيقن من علو المقام، في خدمة ((الأنها)) المعنويّة، المعبرة عن صوت الجماعة، ويطلب لهم المغفرة والسؤدد في خضم الصراع الدنيويّ ((أنت على وسيدي ومولاي، اغفر لأوليائنا، وكف عنا أعداءنا، واشغلهم عن أذانا، واظهر كلمة الباطل واجعلها العليا، وادحض كلمة الباطل واجعلها السفلى، إنك على كل شيء قدير».

إنَّ المتوجَّه بهذا الدعاء هو الرابع من أئمة أهل بيت النبوة، عَلَم يأتمَّ الهداة به في عبادته ونُسْكه، حتى حظي بلقب «زين العابدين»، وأطال من سجداته، خشية لله وتضرعًا، حتى سُمّي «سيد الساجدين»، فهو القدوة الذي ينبغي أنْ يحذو حــذوه المؤمنــون، الراغبون في الوصل مع أوليائهم أئمة أهل البيت، أنْ يتطبعوا بأخلاقهم وسننهم، ويديموا زيارة مشاهدهم، ليحظوا بزاد التقوى، وتجارة ربحها رضا الله، وهدايته. من هنا يجدر العلم إنَّ هذا الدعاء من أكثر النصوص تأثيرا في الوعي الاجتماعي للمريدين، في تحفيز هم على زيارة مشاهد أهل البيت، وتكريس مشاعرهم الوجدانية في أديم النقاء الولائي بين الله والمصطفَين، بعيدا عن مبتغيات الحياة الماديّة، ومفرداتها اليوميّة، يجد بإزائه الزائر نفسه حقيقا بإنسانيته، قابلا للتغيير الذاتي والسلوكي على نهج المتألهين، ومؤصلا انتماءه لولاية أهل بيت النبوة، أمناء الله على رسالته، وإن تكرار الزيارة في مواسمها ترسيخ للإيمان بسفن النجاة، في بحر متلاطم بالأمواج على شاطئي الدنيا والآخرة.

## هوامش

١- ابن الجوزي، المنتظم ٣٦/٤.

٢- تاريخ الرسل والملوك ٩٣٣٢/٥ ابن الأثير،
 الكامل في التاريخ ٣٥٥١.

٣- محمد بن خلف، أخبار القضاة ٢/٠٧؛ المفيد،
 الفصول المختارة، ص٩٢.

٤ - المشهدي، المزار، ص١٩٢.

٥- المرصفي، سعد، الجامع الصحيح للسيرة النبوية، الكويت، ٢٠٠٩، ٢٨٠/٣.

٦- إحياء علوم الدين ١/٩٥٩؛ وقارن: المفيد،
 المقنعة، ص8٥٨.

٧- الكليني، الكافي ٤/٥٥٠؛ ابن قولويه، كامل
 الزيارات صـ٥٥؛ الطوسي، تهذيب الأحكام
 ٢٦/٦؛ الحر العاملي، وسائل الشيعة ٤ ٣٤٣/١٤.

٨ ـ مصباح المتهجد، ص٧٣٨.

٩ - ابن قولويه، م. ن، ص٣٨٢.

١٠ الكليني، الكافي ٢٤٢/١.

١١- الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص٣٤.

١٢ الجسرة: البعير الذي أعيا وغلظ من السير. العذافرة: العظمة الشديدة من الإبل، والناقة الصلبة القوية. السبسب: المفازة، أو الأرض المستوية البعيدة. المعجم الوسيط.

۱۳- ابن قولويه، كامل الزيارات، ص ۲۳، الشهدي، الطوسي، مصباح المتهجد، ص ۷۳۸؛ المشهدي، المزار، ص ۲۸۲-۲۸۳؛ ابن طاووس، علي، إقبال الأعمال ۲/۲۷۲؛ ابن طاووس، عبد الكريم، فرحة الغري، ص ۷۰؛ الحر العاملي، وسائل الشيعة ٤ / / ۳۹۰.

٤ ١- الصحيفة السجادية، ص. ص ٩ ٩ ٥ - ٢ ٩٥.

٥١- الطوسي، مصباح المتهجد، ص ٧٣٨.

٦١ المخبتين: الخاشعين. أخبت الشَّخصُ إليه/
 له: خضع و خشع و تواضع له، اطمأنَّ وسكن.
 المعجم الوسيط (خ ب ت).

١٧ استقالك: طلب صفحك. استقاله عثرته:
 سأله أن يصفح عنه. المعجم الوسيط (ق و ل).



## لهجمات مختلفة من دول أوروبا الشرقية واحتلت لفترات طويلة جداً فأحدثت فيها تغيرات ثقافية واجتماعية كثيرة وشكلت منعطفاً هاماً في تاريخ روما وايطاليا فاختلطت تلك الثقافات بثقافة روما وقيل إن (التسكانية) الذي سكنوا ايطاليا ترجع أصولهم إلى آسيا الصغرى، ولهوالاء أثر في ايطاليا إذ قاموا بأعمال مدهشة وعملوا بالتجارة وطوروا المدن وتمدنوا كثيراً وظهر أمر النساء معهم مختلفاً، تغيرت حكاية المرأة في هذا الوقت من تاريخ ايطاليا، فقد كانت المرأة التسكانية متحررة، لها القول ويحق لها أن تمارس الاعمال المختلفة بعيداً عن الرفض أو الإكراه، ربما برزت شخصية المرأة بسبب جمالها

ومظهرها الفاتين آنذاك، شابههين الرجال في تطويل الشعر، ويذكر ديورانت في قصة الحضارة، إن الرسوم المكتشفة للنساء تبرزهن باجليي صورة وأفضل حال ومقام، كما أن الابناء ينتسبون إلى أمهاتهم، كما أن التعليم لم يكن للرجال فقط، فقد حصلت النساء على نصيب منه، فيظهر أن العائلة التسكانية كانت مرحة بفضل التقارب بين الأبويين والأولاد داخل الأسرة وهو ما يخبر عن دور المرأة ومساحتها في النظام الأسري آنــذاك، وقد حضر العنصر الانثوي في آلهتهم فظهر ذلك في الصور المنسوبة لهم.

ماذا تخبرك هذه الاسماء (ديانا، فورتونا، جونو، فينوس، سيرس)؟ إنها اسماء أشهر آلهة روما، كل الهة منهن كانت تحترم وتقدس وكانت كل واحدة منهن تمثل مقصداً يعرفه كل أهل روما، فقدست الآلهة الأنثوية إلى جانب الآلهة الذكورية وتماثيلهن ونقوشهن موجودة في المتاحف الايطالية إلى يو منا هذا.

## كان يحق للزوج قتل زوجته إذا ما سرقت خمره!!

بعد هزيمة التسكانيين تحول وضع المرأة

وانتقلت إلى مرحلة مختلفة تماماً، وبدأ النظام الأسري يتشكل رويداً رويداً فسرعان ما صار الأمر والحل والعقد بيد الأب داخل الأسرة ومن ثم ابنه من بعده وهذا التحول يعتبر العامل الابرز في السيطرة للرجل وانحصار المرأة في الزاوية المعهودة، وليس بالغريب أن يصير مصير الأسرة تحت حكم الأب، لأن الاسرة لا يمكن أن تضبط بالصورة المطلوب إلا بشيء من الحكمة والقوة في كثير من الأحيان وهما لا يتواجدان (الحكمة والقوة) بصورة وفيرة الافي الرجل ولاسيمافي ذلك الزمان، حيث شجاعة الرجل وقسوته واحتكاكه بمختلف طبقات المجتمع، وربما

## المرأة في الحضارات

المجتمعات المختلفة، لأن الحروب كانت تنشب بين ليلة وضحاها ففي النهار قوم وفي الليل قوم آخرين.

ظهر أول سلطان للأب في روما حين أعطوه حصانة قتل أو لاده فقد رأى العرف والعادات الاجتماعية ان قتل الأب لولده المشوه خلقياً لا يعد قبيحاً ومثله قتل المولود اذا كانت أنثى لأنهم ينظرون إلى الابناء نظرة اقتصادية فالولد يجلب الخير والمؤونة والعمل ويصبح مصدرا للمال حين يكبر والاب هو المحدد لتلك الروئية، فقد كانت سلطة دون قيود داخل الاسرة يشبها بعض المؤرخين بنظام الوحدة العسكرية، وأبشع الاحكام الاجتماعية التي أعطيت

للاب في روما هي الحق في بيع الاولاد في سوق الرقيق!

أول حكم صادم في تاريخ روما بحق المرأة انها كانت بيد الرجل في كل شيء والاب هو الولى حتى بعد الزواج فهو الحق الثابت الذي يراه المجتمع آنذاك وبإمكان الاب ان يتنازل عنه للزوج، فلا يمكنها ان تتروج دوناذن وليها وحين تتنقل إلى بيت زوجها تبدأ حياتها المختلفة فعلاقتها بزوجها جيدة إلى حد ما لكنها إنْ اخفقت فيحق للزوج معاقبتها لوحده دون تدخل أحد و اذا ما سرقت خمره فله أن يعاقبها حد القتل والحال هذا يكشف عن هيمنة الرجل وانعزاله عن المرأة في بعض الخصوصيات دون أن يكون لها جزء منها.

كان الزواج في روما على ثلاثة انماط الاول هـو زواج كم مانو (cum manu) والثاني هو سن مانو (sin manu) والثالث هـو الكنفرياشيو وهـذا النوع من الزواج فيه خصوصية مختلفة عن النوعين

## المرأة في الحضارات

السابقين هي أن لا يقام الا بحضور الاشراف وتقام له حفلة دينية، وأصعب أنواع الزواج هـو الـزواج بالشراء حيث يمكـن للزوج ان يشتري زوجته ويمكن للزوجة ان تشتري بائنــة لزوجها، وكانت لهــم مراسيم جميلة في الزواج تدل على وفاء الزوجة لزوجها وشفقة الزوج عليها وربما هم أول من وضع الخاتم باليد اليسرى للزوجة وكانت تعد هذه الممارسة من الطقوس الثابتة لاعتقادهم ان الخاتم اذا وضع في هذا المكان (الاصبع الرابع) دلالة على المودة والتحول من العزوبية إلى الرواج لأن الاصبع الرابع متصل بالقلب حسب اعتقادهم، كما تقام بعض الرمزيات التي تدل على تماسك العلاقة في المستقبل فقد كانوا يزفون العروسين إلى بيت العريس وهم يزمرون ويصفقون وحين يصل إلى البيت يجعل مفاتيحه بيدها دلالة على الأمانة والمحبة ومن ثم يتقدمون للصلاة في بيت الالهة دلالة على دخولها في أسرة جديدة.

إن الرائع في روما ضعف الطلاق وعدم رواجه على الرغم من السلطة التي وضعت بيد الروج، فكانت الثقافة الرومانية تعيب على الزوج ان يطلق زوجته فلا يقع الطلاق بسهولة في النوع الثالث من الزواج (الكنفرياشيو) وأما في الزواج الثاني فقد جعل الطلاق بيد الرجل وفي النوع الثاني من الزواج جعل الطلاق بيد كل من الزوجين دون موافقة الدولة على الانفصال، لكن الغريب أن العشيرة الرومانية كانت لا تتدخل في الكثير من تفاصيل الحياة الاسرية والزوجية إلا إذا كانت الزوجة عاقراً لا تنجب، وأصغر سن تتزوج في الفتاة في القانون الروماني هو الثانية عشر وللفتي سن الرابع عشر، إلا أن الـزواج لم يكن اختيارياً في روما آنذاك فقد كانوا يجبرون عليه، وقيل انه لم يطبق قبل سنة ٣١٤ق.م، حيث كانت تفرض ضرائب عالية على العزاب تجعلهم يتجهون نحو الزواج.

## كان الزواج إجبارياً في روما وكانت تفرض ضرائب عالية على العزاب!

ومن صور اضطهاد المرأة انها لا تتزوج بعد زوجها اذا توفي عنها لأن الوصاية تتحول من الأب إلى الابن، لكن من حقها أن ترث على أن لا يتعدى مقداره (se - 1000) terce)، وكانت الملكية مفتوحة لها فكثيراً من النساء في عصر الجمهورية الرومانية أصبحن أغنياء ذوات ثروات طائلة، وقد حضرت المرأة في البعد الايديولوجي والدينسي لمدى الرومان فيحق للمرأة ان تكون كاهنة وأما إذا تزوجها كاهن وماتت قبله حرم من منصبه.

لم تجبر المرأة الرومانية على العمل داخل



المنزل كما هو معروف عند اليونانيين، فكانت لكل زوجة خادمة تقوم بالأعمال الخاصة بالبيت، لكنها لا تعطيها الإذن في تربية الأبناء، ولم تجبر المرأة في ان تسكن البيت في محجر خاص إنما كانت تتناول الطعام مع زوجها، بيد أن للنساء الرومانيات عادة الغزل في البيت دلالة على رعايتها ومحبتها لأسرتها وبيتها فلاينسى اطفالها تلك التربية فغالباً ما يقدمون لها الاحترام والمودة.

لم تــدم الحياة المنظمة والمنضبطة في روما طويلاً فتغير عبر الزمن وصار الأشراف والنبلاء يبحثون عن الملذات والمال والزينة والتفاخر، تحول طعامهم وملبسهم وأخذوا يرغبون بالعيش الباذخ وشبراء الحاجيات الثمينة حتى أنهم حولوا أوانيهم من المعادن الرخيصة إلى الذهب وكثر الشراب فأفسد المال أخلاقهم وقوي سلطان المرأة في تلك الفترة فشعروا بالحاجـة لها، فكثر الفساد وتفشت الدعارة والمجون في روما وانتشر اللواط والفساد حتى بلغ اليونان وآسيا، فتغيرت الحال بشكل لا يصدق فكان الرجل الروماني يحب أن تخرج زوجته وبناته معه فيدفعه الفخر لأن يظهرن بأجمل منظر وبأحلى صورة من الثياب والصبغ والدهن، بل وصل الحال في أهم المدن الررمانية أن تكون تجارة الدعارة هي العصب الاقتصادي الأول للأسر. وظهرت شوكة النساء حين طالبن بإلغاء قانون تحريم لبس الذهب بالنسبة للنساء الصادر سنة

وبعد صراع طويل مع الحكام تمكن التيار النسائي من الغاء القوانين التي تحد من حرية المرأة، فصار الطلاق بيد المرأة وبعضهن فكرن في عدم الانجاب في فترة تعج بالناس.

تدهورت المرأة في ظل اضطراب الجمهورية الرومانية تدهوراً عجيباً على المستوى الاخلاقي وبعد الاختلاط بثقافة اليونان ازداد الامر سوءاً حيث بدأت تكتب المسرحيات والقصص والروايات التي تخص

رما يعد الرومان أول من سن وضع الخاتم للزوجة في يدها اليسرى لاعتقادهم أن الأصبع الرابع دال على المودة

الجنس والعشق دون إذن الدولة والأهل ومن ثم كثرت أماكن اللهو والفساد في البلاد ففي كل تدهور سياسي واجتماعي تتراجع القيمة الخلقية للمرأة في روما وكثرت حالات الطلاق والخيانة، إذ لا تجد في روما امرأة الا وطلقت مرة أو أكثر حتى انفصلت المرأة عن الرجل ولم تعد ترغب بالزواج التقليدي وراحت تبحث عن نفسها في أماكن الفساد التي بنيت آنذاك.

استقلت المرأة وبدأت تمارس حريتها التي تشعر أنها فقدتها منذ عهود، وعملت بالتجارة والسفر ولم ترض الرومانية بالحلي المتواضعة، بل كانت تطلب العطور والحرير من أرقى الأماكن العالمية وفي المقابل ظهر نساء يطلبن العلم والمعرفة والثقافة وصار منهن محاضرات في مدارس مختلفة وأقمن الندوات، وفيهن من مارست مهنة المحاماة والطب، واشتهرت كلوديا زوج كونتس بقوتها وجرأتها بالدفاع عن حقوق المرأة وحريتها حتى انها أقامت صداقات مع الرجال بعلم زوجها ولم ترض ضيرا في ذلك مما أثمار حفيظة رجال روما المحافظين وصارت طبقة الخطباء تنقد هذا الانحلال الخلقمي في روما فشكل تياراً صغيراً تسانده الحكومة والقانون فجعلت عقوبات قاسية لمن ترتكب الزنا وسط المدينة فحددت الحكومة بعض الاماكن لارتيادها من قبل الرجال والنساء واعطت إجازات في ذلك

لم جبر المرأة الرومانية على العمل داخل البيت كما في المرأة اليونانية وكان لكل زوجة خادمة

الامر مما فسح المجال لأخريات ان يمارسن هذه المهنة دون قناعة تامة للهرب من العقوبة التي تتعرض لها اذا وقعت في الزنا وصارت تحصل من تعمل في الحانات و تلك الاماكن المرخصة على الاجمور مما جعمل الرقم في تزايد مستمر حتى ان أوفد وصفهن (لم يكن أقل عدداً من نحوم السماء)، بل الأنكى والأدهى من ذلك أن وصل هذا الفساد دور العبادة والهياكل الرومانية الشهيرة.

لكن إلى جانب تلك الصور البشعة كانت هنالك بعض النسوة في روما يمثلن الوفاء والمحبة وعدم الغدر والخيانة، وقيل إن جمعية تأسست في روما تجمع النساء المهذبات الفضليات للتحاور والتزاور بعيدأ

عن الحياة الاجتماعية المختلة بالنساء غير المنضبطات، فحين تقرأ عن (إبكارس) التي تحملت كل انواع العذاب في سبيل زوجها تتيقن بوجود الفضليات في روما فقد حفظن رجالهم من المخاطر أيام الحروب، كما رافقن ازواجهن باختيارهن حين تعرضوا للنفي خارج مدنهم.

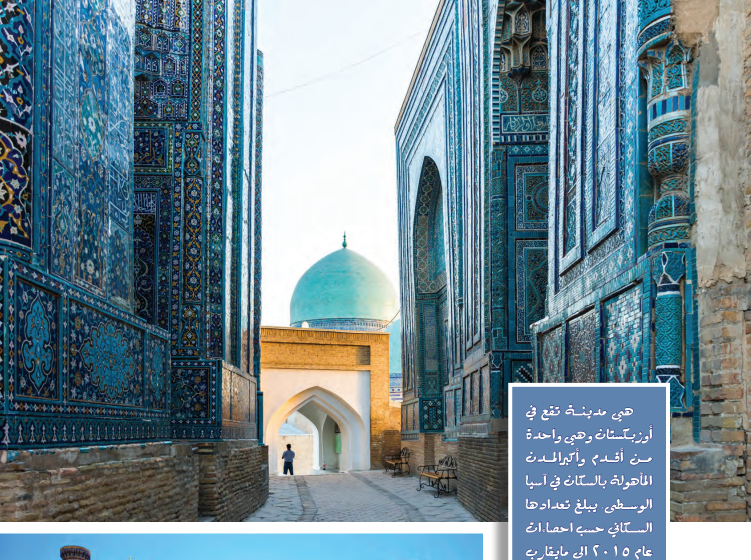
وجدت مخطوطات رائعة على القبور المكتشفة من أيام الامبراطورية الرومانية يصف فيها الأزواج أزواجهم لما شاهدوا منهن من وفاء ومحبة وتضحية فقد وجد على أحد القبور كتابة (هنا تثوى عظام اربليا زوجـة بريمس لقد كانت أعز على من حياتي نفسها، لقد قضيت نحبها في الثالثة والعشرين من عمرها محبوبة من الجميع. و داعاً يا سلوتي).

على الرغم من الحالة المأساوية التي ذكرتها في سطوري عن المرأة الرومانية، إلا أن الحالة الإيجابية الرائعة من قبل بعض النسوة في تلك الفترة أحق بالذكر والاحترام، فتلك النسوة عكسن التربية الرومانية والأصالة والمحبة والوفاء لبيتها وزوجها، فحسن الختام برسالة بريمس إلى زوجته أربليا.

حمر فند المدينة الزرقاء إعداد: هدى فاضل



## الأرض بين يديك





(٥٠٤،٤٢٣) معظم الشعب في سمرفند هم طاجبتبون ويتللمون اللغة الطاجباتية. وعلى الرغم من عدم وجود دليال مباشرعلى تاريغ تأسيس سمرفند، إلا إن بعف النظريات تشيرإلى أنها تأسست بين القرنين الثامن والسابع قبل

المبلاد.

## الأرض بين يديك

الحكم الساساني، أصبحت المنطقة موقعا

أساسيا للإنسانية، وسهلت نشر الدين في

وازدهرت مدينة سمرقند بسبب موقعها التجاري على الطريق بين الصين والبحر الأبيض المتوسط (طريق الحرير). واليوم سمرقندهي عاصمة منطقة سمرقند وثاني أكبر مدينة في أوزبكستان.

و في عام ٢٠٠١، أضافت اليو نسكو المدينة إلى قائمة التراث العالمي باعتبارها مفترق طرق الثقافات.

#### الغزوات على سمرقند

بحلول عهد الإمبراطورية الأخمينية في بلاد فارس، كانت عاصمة سوجديانا التمي تعتبر مقاطعة منها. والتي تم غزوها من قبل الحاكم ألكسندر الاكبر في ٣٢٨ قبل الميلاد وشكلت فيما بعد جزءاً من المملكة اليونانية والامبراطورية الساسانية.

وكانت سمرقند واحدة من المراكز الرئيسة لحضارة سوجديان من أيامها الأولى. وبحلول عهد الأسرة الأخمينية في بلاد فارس أصبحت مدينة سوجديان الفترة الهلنستية.

كانت المدينة معروفة باسم ماراكاندا من قبل اليونانيين. كما وتقدم المصادر

يقال: إنها أول مدينة أخرجت سر صناعة الورق من الصين لينتشر بعدها في أرجاء العالم.

أدلة صغيرة على نظام الحكم اللاحق. حيث حكمها أوريليوس بشكل استثنائي «ليس من الأجداد، ولكن كهدية من الإسكندر». في حين عانت سمرقند من أضرار كبيرة خلال الفتح الأولي لاكسندر، لكنها انتعشت بعدها بسرعة تحت تأثير النفوذ اليوناني الجديد. وكانت هناك أيضا تقنيات بناء رئيسية جديدة، تم استبدال الطابوت المستطيل بأخر مربع وأساليب متفوقة من البناء والتجصيص.

قبل فترة المغول غزى سمرقند الساسانيون حوالي عام٢٦٠م. وفي ظل

جميع أنحاء آسيا الوسطى. وكان قدحكم الأتراك على سمرقند قبل ذلك حتى هزموا من قبل الساسانيين. واستولت جيوش الخلافة الأموية تحت حكم قتيبة بن مسلم على المدينة في حوالي ٠ ٧١م، وخلال هذه الفترة كانت سمرقند ذات طوائف دينية متنوعة وكانت موطنا للعديد من الأديان، بما في ذلك البوذية والزرادشتية والهندوسية والمانوية،

اليهودية والمسيحية النسطورية. ومع ذلك، بعد الفتح العربي لسو جديانا، أصبح الإسلام الدين المهيمن، مع تحول الكثير من السكان. و دخل القائد تيمورلنك مدينة سمرقند في عام ٧٦٥م وقد اتخذ تيمورلنك ((سمرقند)) عاصمة لملكه، ونقل إليها الصُنّاع وأرباب الحرف لينهضوا بها فنيًا وعمرانيًا، فكان عصر «تيمورلنك» بحق عصر التشييد والعمران. وفي القرن (١٩) استولى الجيث الروسي على بلاد ما وراء النهر ومنها مدينة «سمرقند». وفي سنة (١٩١٨م) بعد قيام الثورة الشيوعية في روسيا استولى الثوار على مدينة «سمرقند» وظلت تحت سيطرتهم إلى أن سقطت الشيوعية في عام (١٩٩٢م) والتمي خلالها قد نالت مدينة ((سمرقند)) استقلالها.

تقول الأسطورة أنه خلال الحكم العباسي، تم الحصول على سر صناعة الـورق مـن اثنين مـن السجنـاء الصينيين من معركة تالاس، مما أدى إلى تأسيس أول مصنع للورق في العالم الإسلامي في سمرقند. ثم انتشر الاختراع إلى باقي العالم الإسلامي، ومن هناك إلى أوروبا.



## الأرض بين يديك



## منشأ إسم سمرقند

ر.كما نشأ من كلمات سوجديان (أسمرا) الحجر، الصخور و(كاند) حصن، بلدة أو أن أصل الاسم من «شمر أبوكرب»، ثم حُرّف الاسم إلى «شمركنت» ثم عُربت إلى «سمرقند»، ومعناها وجه الأرض.

وقد وصفها «ابن بطوطة» بقوله: «إنها من أكبر المدن وأحسنها وأتمها جمالا، مبنية على شاطيى، واد يعرف بوادي القصّارين، وكانت تضم قصورًا عظيمة، وعمارة تُنْبئ عن همَم أهلها».

ووصفها أيضا بعض الرحالة العرب بالياقوتة الراقدة على الضفة الجنوبية لنهر

للون الأرق الذي شاع في مباني سمرقند معانِ عدة منها إيمانهم بإنه هو لذي يزيل العين الشريرة.

## الدين من الناحية التاريخية

كانت سمرقند ذات طبيعة دينية متنوعة، منذ القرن الثامن عندما دخل العرب آسيا الوسطى، أصبح الإسلام الدين الرئيسي. ووفقا لبعض المصادر، فإن

حوالي ٩٠٪ من السكان هم من المسلمين، وإما البقية كالمسيحية واليهودية فلا تتعدى الـ ١٠٪. ومنذ ظهور الإسلام تم بناء العديد من المساجد والمدارس والأضرحة وما هو أكثر من ذلك، مما جعل المدينة جذابة للغاية لزيارتها من قبل السياح.

وهناك بلدات شيعية في سمرقند حيث يتكون الشيعة المسلمين تقريبا من الإثنية الإيرانية ولديهم المساجد والأضرحة الخاصة بهم. وأما عدد المسيح أخذ في التناقص، لأن العديد من المسيحيين قد تركوا المدينة. وجنسيات المسيحيين هم من الروس والكوريين والأوكرانيين

تم بناء العديد من هذه الآثار خلال

القرنين ١٤ و ١٥ من قبل تيمورلنك ويشار إلى المدينة كونها مركزا إسلاميا للدراسة العلمية، في القرن الرابع عشر أصبحت عاصمة إمبراطورية تيمور (تيمورلنك). وقد حافظت المدينة بعناية على تقاليد الحرف القديمة: التطريز، والتطريز بالذهب، والنسيج الحريري، والنقش على النحاس، والسيراميك والنحت، والرسم على الخشب.

## أهم معالم سمرقند

- ريجستان: وهو أحد معالم سمرقند ويعتبر مثال مشهور على العمارة الإسلامية في سمرقند. وهو يتألف من ثلاثة مبان منفصلة: مدرسة (أولوغ بيك) و(مدرسة شيردار) ومدرسة (تيلاقاري).

مسجد بيبي خانوم: ويعد أحد أشهر معالم سمرقند في أوزبكستان ويلقب بجوهرة سمرقند. بني في ١٣٩٩م وانتهى على اسم زوجة تيمورلنك.

- ضريح كور أمير: ويعد من أشهر الهياكل في سمرقند هو الضريح المعروف بأسم كور أمير. فهو يعرض العديد من الثقافات والتأثيرات من الخضارات السابقة، والشعوب المجاورة، ولا سيما من

الإسلام. على الرغم من مدى الدمار الذي خلفه المغول في الماضي لكل العمارة الإسلامية التي كانت موجودة في المدينة قبل خلافة تيمور، فقد تم إحياء الكثير من التأثيرات الإسلامية المدمرة وإعادة إنشائها واستعادتها تحت حكم تيمور.

مقبرة شاه زنده: وهي مقبرة كبيرة تقع في الجزء الشمالي الشرقي من سمرقند، تضم أضرحة ومباني شعائرية أخرى. يشير اسم شاه زنده (الملك الحي) إلى ضريح قثم بن العباس ابن عبد المطلب، الذي جلب الإسلام إلى المنطقة وقُطِعَ رأسه، ودفن في المكان المعروف حاليا بضريحه.

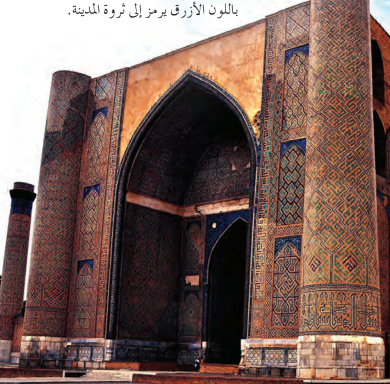
وأيضا في مدينة سمرقند، كان هناك اثنين من الحدائق الرئيسية، الحديقة الجديدة وحديقة فرحة القلب، وأصبحت هذه المناطق المركزية للترفيه للسفراء والضيوف المهمين. وقال صديق لجنكيز خان في عام المهمين، وقال صديق لجنكيز خان في عام المهمين، أن سمرقند

كانت أجمل مدينة في كل مكان كانت محاطة بحدائق عديدة، وكان لكل منزل حديقة، وجميع الحدائق مصممة بشكل جميل، مع القنوات ونوافير المياه، وشملت المناظر

الطبيعية صفوف من أشجار الصفصاف والسرو، وبساتين الخوخ والبرقوق والتي كانت مرصوصة كتف إلى كتف.

### اللون الأزرق

وللون المباني في سمرقند أيضا معنى خاف وراءها. فالأزرق هـو اللون الأكثر شيوعًا والمهيمن على المباني، وكان يستخدمه تيمور لكي يرمز إلى مجموعة واسعة من الأفكار. أولها الظلال الزرقاء في ضريح (كور أمير) تعني ألوان الحداد. فالأزرق كان لون الحداد؛ في آسيا الوسطى في ذلك الوقت، بالإضافة إلى ذلك، كان ينظر إلى اللون الأزرق أيضا على أنه اللون الذي من شأنه أن يزيل ((العين الشريرة)) في آسيا الوسطي، والفكرة واضحة في عدد الأبواب في المدينة وحولها التي كانت ملونة زرقاء خلال هذا الوقت. وعلاوة على ذلك، كان الأزرق ممثلا للمياه، وهو مورد نادر بشكل خاص حول الشرق الأوسط وآسيا الوسطى؛ فتلوين الجدران





تبين أن تلوث الهواء يمثل عامل الخطر الرئيسي الرابع المسبب للوفيات على مستوى العالم. ورغم أن الوفيات الناجمة عن التلوث تقع أساسا بين الأطفال الصغار وكبار السن، إلا أن هذه الوفيات تؤدي أيضا إلى فاقد في دخل العمل بالنسبة للرجال والنساء في سن العمل. فقدان الحياة أمر مأساوي. والتكلفة على الاقتصاد كبيرة.

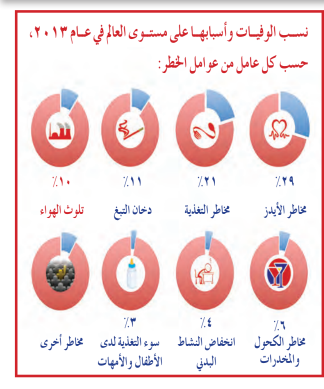
ويشرح الإنفوجرافيك أدناه الآثار التي يتركها التلوث، اعتمادا على دراسة جديدة قام بإعدادها كل من البنك الدولي ومعهد القياسات الصحية والتقييم بعنوان «تكلفة تلوث الهواء: تعزيز المبررات الاقتصادية للحد من تلوث الهواء».

> هناك وفاة من بين كل ١٠ وفيات على مستوى العالم سببها التعرض لتلوث الهواء.

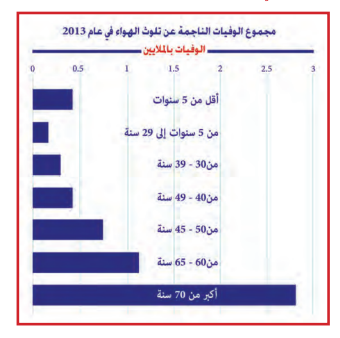
## قاتل رئيسي على مستوى العالم

التعرض لتلوث الهواء هو الآن رابع عامل خطر رئيسي مسبب للوفيات في جميع أنحاء العالم بعد مخاطر الأيدز، والتغذية، ودخان التبغ.

مخاطر الأيدز تشمل دهون الجسم الزائدة حول الخصر وارتفاع ضغط الدم وارتفاع نسبة السكر في الدم والكوليسترول غير الطبيعي.



## يشمل مجموع الوفيات حسب الفئة العمرية بسبب تلوث الهواء في عام ۲۰۱۳ ما يلي:



٥٢٠ مليار دو لار: تكلفة هذه الوفيات المبكرة على الاقتصاد العالمي في صورة دخل عمل مفقود كل عام.

## دخل العمل المفقود بسبب تلوث الهواء حسب كل منطقة، لعام ٢٠١٣

الخسائر في دخل العمل كبيرة في المناطق ذات الكثافة السكانية الأصغر سناً، بلغ إجمالي الدخل المفقود للبلدان في جنوب شرق آسيا أكثر من ٦٦ مليار دولار في عام٢٠١، أي ما يعادل ما يقرب من ١ في المائة من الناتج المحلي الإجمالي.

## نسب الخسارة الاقتصادية جراء التلوث في أرجاء العالم



## إنها مخاطر أكبر مما تعتقد

يموت أكثر من ٦ أضعاف من الناس بسبب تلوث الهواء سنويا عمن يموتون بسبب الملاريا، ويموت أكثر من ٤ أضعاف بسبب تلوث الهواء عمن يموتون بسبب الإيدز.

يتسبب تلوث الهواء في تقصير الأعمار: ويتحمل الأطفال الصغار وكبار السن النسبة الأكبر في هذا الصدد.

## التلوث منتشر على نطاق واسع

ينتج تلوث الهواء من مصادر عديدة تشكل مزيجاً قاتلاً من الغبار والأوساخ والأدخنة والأبخرة والغازات والرذاذ وحتي المعادن الثقيلة في الهواء الذي نتنفسه.

٨٧ ٪ من سكان العالم عاشوا في مناطق تجاوزت المؤشرات التوجيهية لنوعية الهواء لمنظمة الصحة العالمية في عام ١٠٠٣.

تؤدي الخسائر في الأرواح نتيجة لتلوث الهواء إلى معاناة للبشرية وتخفض مستوى التنمية الاقتصادية.

## أحد أكبر الأسباب المسوولة

يتمثل أحد أكثر الملوثات الضارة في الجسيمات الضارة الدقيقة العالقة بالهواء المحيط، وهي عبارة عن جزيئات صغيرة جداً يبلغ عرضها حوالي ١/٣٠ من عرض شعرة الإنسان، يمكنها أن تنفذ إلى أعماق الرئتين لدينا ومعروف عنها أنها قادرة على التسبب في أمراض قاتلة مثل سرطان الرئة وأمراض القلب.

## الإضرار بالاقتصاد

يودي التلوث بحياة أشخاص من جميع الأعمار، فحين يموت الرجال والنساء مبكراً وهم في سن العمل فإن وفاتهم تؤدي أيضا إلى فاقد في دخل العمل لبدانهم. for Animal Products

للمنتوجات الحيوانيــة



المنابعة الم

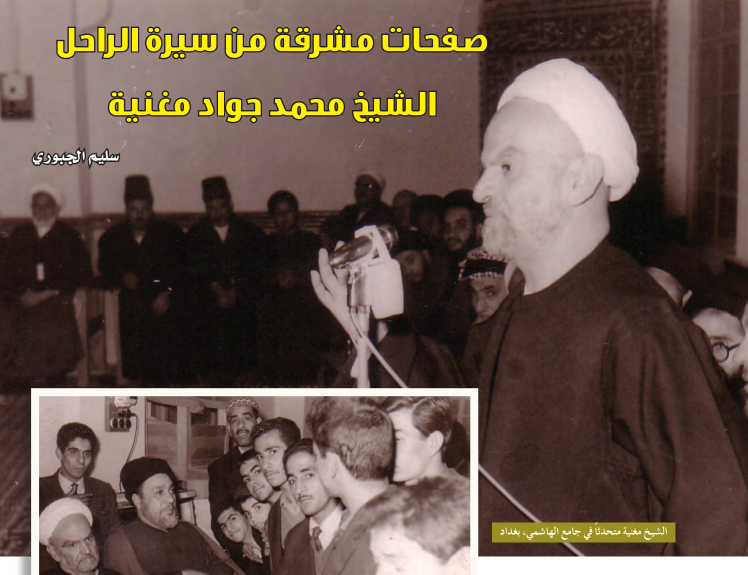




hq@islamicalkafeel.com

العلاقات العامة والمتابعة **07801966624** 

> التسويق والمبيعات **07801966622**





للشيخ محمد جواد مغنية صفحات مشرقة وتاريخ يحكى عن العمق الحقيقي لهذا المفكر والباحث الذي أفنى حياته كاتباً ومصلحاً، عندما تتصفّح تاريخ هذا الشيخ العاملي المشبع بروح النجف تلاحظ فيه عمق الشخصيّة الإسلاميّة الفذّة التي تعمّقت في الأصالة والإبداع والتنوير. رحلةٌ رائعة وحياةٌ جديدة من ربوع جبال عامل الشاقّة والحافلة برموز الفكر والأدب، حتى قيل عنها: إنّ تحت كلّ حجر في جبل عامل يوجد عالم وشاعر، الى معاقل الفكر والتجديد ومعدن جواهر الكلامر وعناية الأصول النجف الأشرف.



وهنا ابتدأت حياته الجديدة مخلّفاً تاريخاً طويلاً من المعاناة، فمن بائع للحلوي في أزقّة بيروت القديمة تحـوّل فيماً بعد الى بائع للأفكار ومؤسّس لمنهج الحوار.

شــقّ الراحـل الشيخ محمد جــواد مغنية طريقه في الحياة ذكيّاً مثقّفاً متحمّالاً للمصاعب التي لاحقته في بداية حياته، يتيماً فارق أبويه وهو في مقتبل العمر، لكنّه رسم مسيرته العلميّة والأدبيّة التي اكتسبها من أسلافه وآبائه.

تأصّلت في الشيخ محمد جواد مغنية معاني الفكر الإسلامي الأصيل، وانعكست هذه الأصالة على منهجه وبحوثه المختلفة في شتى المجالات، فكان شديد الارتباط بالمجتمع والواقع، وكان يكرّس أغلب أبحاثه ودراساته للمعاناة التمي يعيش من خلالها، وكأنَّـه أراد تشخيص المرض الذي يعيش في أذهان المؤرّخين والباحثين، فكان يلاحظ حركاتهم وسكناتهم ويحاول

آخر رسالة كتبها الراحل الشيخ محمد جواد مغنية

واستراعاب الناس بعلي منذوجوده الىاليوم

والى آخريوم أيضا وكلها هدم العلم وزال بجهل والتعصب وضه

جبران آليا وهو يجث وينقب عن عظماء الرجال، و ذلك

علي بن ابي طالب في مكان الدي اهتدى اليه جبران خليل

حيث قال: عظماء الدينا تُلاثرٌ: المسيع ومحدوعلي.

الوصول الى فهم دغدغاتهم الموجعة التميي يزورون ممن خلالها مفاصل التاريخ الإسلامي، لذلك كان يعتقد أنّ هذه الأمراض المزمنة التي تساعد على دسّ السمّ في العسل لابدّ من معالجتها وإيجاد حلول لها وأراد أن يشخّص العلاج، فكانـت أفكاره تنبثق من وحي الواقع المعاصر مطعّمةً بروحه وصراحته الواضحة التي برزت في معالجته لمفاصل التاريخ.

اتسمت أغلب بحوثه التاريخية والتفسيريّة بالصراحة وحريّة التعبير، لذلك كانـت أغلب مولفاتـه تشكل عمقــاً مهمّاً للقارئ العربي والإسلامي، وكان علماء الأزهر في مصر يعتبرون أفكاره المثيرة محل اهتمام واحترام.

الشيخ محمد جواد مغنية شخصية إسلاميّة نادرة وموسوعة معارف متنوّعة، فهو عالم ومفكر عاش ليقرأ ويناقش ويكتب

## بانوراما

ولكن بسروح وآفاق واسعة، انفتح على المذاهب الإسلاميّة وناقش أفكارهم بكلّ هدوء و وقار.

## من هو الشيخ محمد جواد مغنية

هـو الشيخ محمّـد جواد بـن محمود بن محمّد بن مهدي بن محمّد بن عليّ بن حسن بن حسين بن محمود بن محمّد بن عليّ آل مُغْنِيّة العامليّ، من أبرز علماء لبنان، ولدُّ سنة ۱۳۲۲ ه في قرية طير دبا من جبل عامل.

## رحلة العلم الى النجف الأشرف

كانت رحلته الى النجـف فيها شيء من الإثارة، فقد وصلها بلا جواز أو أيّ ورقة رسميّــة، فقــد كانــت النجـف تعنيــه كثيراً لأنّها من مصادر الإشعاع الفكري التي يقول عنها في ذكرياته: يدخلها واحد من الناسس، لا يُعرف له أصل ولا فرع، لا مال له، ولا كفيل من إنسان أو نظام، ولا شغل في تجارة أو مهنة أو غير ذلك، لا شيء علَى الإطلاق إلاّ القصد إلى طلب العلم... ثم تمضى الأيام وإذا بهذا النكرة المعدم علم بين الأعلام. أليس هذا في ظاهره خارقاً للمعتاد؟! إنّ النجف لا نظير لها في العالم كلِّه -على ما أعتقد- لا نظير لها في وضعها المعقّد، وفي عيش الطلبة فيها، فأوّل مشكلة تواجه الطالب الغريب هي مشكلة التوافق والانسجام بينه وبين أوضاعها، فإذا استطاع أن يصبر عليها، ويلتحم معها أمكنه أن يصل إلى ما يبتغيه من طلب العلم، وإلَّا فليرجع من حيث أتي.

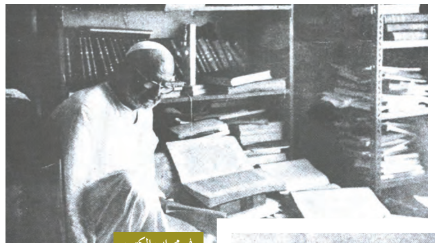
#### أساتذته

الشيخ محمد الحسين آل كاشف الغطاء. السيد جمال الدين الكلبايكاني. السيد حسين الحمامي. السيد باقر الشخص. السيد أبو القاسم الخوئي.





مُغنية اليتيم، بائع الحلويات البيروتي الذي أضحى عالماً يشار إليه بالبنان كبائع للأفكار ومؤسس للحوار



عاد الى لبنان وزاول القضاء والكتابة وكانت له مواقف واضحة في الوعي والإصلاح الفكري.

### و فاته

توفّي في بيروت (١٩ محرم -١٤٠٠هـ) ونقل جثمانه الى النجف الأشرف ودُفن فيها.

## الشيخ محمد جواد مغنية في عيون معاصريه

## الشيخ محمد مهدي شمس الدين:

إنّ فقيدنا الجليل والعلّامة المجتهد والمفكّر الكبير الشيخ محمد جواد مغنية من أبرز علماء لبنان، كما أنّه من أبرز علماء الإسلام الذين سطع نجمهم في هذا العصر وأبدعوا في شتّى الميادين الإسلامية والاجتماعية والوطنية، في حياته الشخصية وعمله اليومي وفي كتاباته المتنوعة الكثيرة التي كادت تستوعب جميع جوانب الفكر الإسلامي فقها وسنّة وتاريخاً وتفسيراً وما الى ذلك، كان إنتاجه كثيراً لأنّه في سني حياته الأخيرة توجّه كلياً للعمل الفكري المحض، وكان إنتاجه مميّزاً بأمور جعلته أكثر نفعاً وأكثر عائدةً على الناس.







#### الدكتور عمر فروخ:

كان محمد جواد مغنية فقيهاً وعالماً واسع الأفق، كنت إذا حدّثته لم يستقرّ في خيالك أنّه فقيه فحسب، بل أدركت أنّه فقيه ومشارك في عدد من و جوه المعرفة الإنسانية أيضاً، وتلك خاصيّة نحتاج إليها اليوم في الكثير من علمائنا المسلمين، كان يُدخل في بحوثه الفقيهة مقادير ضرورية من الفلسفة والمنطق ومن علم النفس ومن واقع المجتمع الإنساني.

#### الشيخ حسن خالد:

لقدكان الشيخ محمد جواد مغنية بالإضافة الى مكانته الاجتماعيّة عالماً فاضلاً واسع العلم غزير المعرفة، فيما أنتجه ويُنتجه كبار العلماء وجهابذة الفكر والأدب والفن، ولقد كان كاتباً طيّع القلم سهل العبارة غزير المادّة عميق الغور دقيق النظرة، وكان من العلماء القلائل الذين برزوا في هذه الحقبة من الدهر وأعطوا الفكر الإسلامي فيضهم الفكريّ والروحيّ،

وأثروا مكتبته ودرسوا واقع أمّتهم وما أصابها من تخلّف وظلم وعدوان.

#### بطرس دیب:

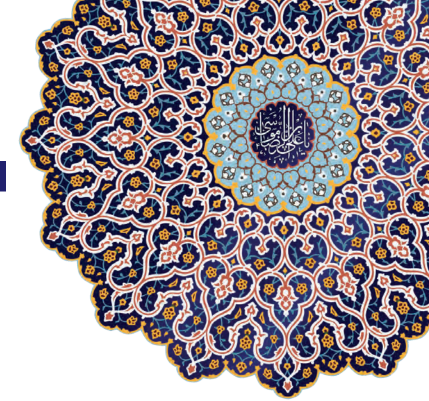
لأوّل مرّة قرأت فيها تلك الكلمات لصاحب الذكري عادت بي الذاكرة الي أوّل مرّة حظيت بلقائه، وكنت قاصداً غزير معينه مسترشداً المعرفة الفقهيّة عن سواء سبيله، فقادني يومذاك الى غرفة هيي الصومعة التي زينتها الكتب وأريجها فكر وقلب وروح ضيافتها تزهو بوقار البساطة، عيناه غائصتان في عميق التفكير، تسبران كنه الأمور، فيتراءى في طلعة عبوس، لا تلبث أن تخلفها ابتسامة مؤنسة، ولكنّها طريفة، تشقّ طريقها باتّز ان عبر الحديث الجدّي الجذّاب.

شكّلت مؤلّفاته حراكاً واسعاً في ستينيّات القرن الماضي، وكان الشباب يلاحق كلّ مطبوع يصدر له، وما زالت

كتبه تشكل محوراً مهمّـاً من محاور التأصيل الفكري والحضاري، ومنها:

- ١ الأحكام الشرعيّة للمحاكم الجعفريّة.
  - ٢ قيم أخلاقية في فقه الإمام الصادق.
    - ٣ علم أصول الفقه في ثوبه الجديد.
      - ٤ الوضع الحاضر في جبل عامل.
      - مذاهب ومصطلحات فلسفية.
        - ٦ الفقه على المذاهب الخمسة.
          - ٧ في ظلال نهج البلاغة.
          - ٨ الحسين وبطلة كربلاء.
            - ٩ فضائل الإمام على.
            - ١ الشيعة في الميزان.
          - ١١ فقه الإمام الصادق.
          - ١٢ الشيعة والحاكمون.
          - ١٣ مع علماء النجف.
          - ٤ ١ من زوايا الأدب.
          - ١٥ فلسفات إسلامية.
          - ١٦ هذه هي الوهّابية.
          - ١٧ عقليّات إسلاميّة.
          - ١٨ التفسير الكاشف.
          - ١٩ الإسلام والحياة.
          - ٢ دولة الشيعة. ٢١ - صفحات لوقت الفراغ.
    - ٢٢ أهل البيت منزلتهم ومبادئهم.
      - ٢٣ الشيعة والتشيّع.
      - ٢٤ الاثنا عشريّة والتشيّع.
        - ٢٥ مع الشيعة الإمامية.
          - ٢٦ الآخرة والعقل.
          - ٢٧ الشيعة والحالمون.
      - ٢٨ فلسفة المبدأ والميعاد.

      - ٢٩ معالم الفلسفة الإسلاميّة.
        - ٣ مذاهب فلسفيّة.
        - ٣١ إسرائيليّات القرآن.
  - ٣٢ شبهات الملحدين والإجابة عنها.
    - ٣٣ بين الله و الإنسان.
    - ٣٤ الإسلام بنظرة عصريّة.
      - ٣٥ أصول الإثبات.
      - ٣٦ المجالس الحسينيّة.
    - ٣٧ في ظلال الصّحيفة السجّاديّة.



# التأثر العباسي في الثقافة الشيعية

باسم الساعدي

### القاب الأمام المهدي العراعة)

كان بنو العباس بن عبد المطلب وتحديداً أبناء محمد بن على بن عبد الله بن العبّاس في ركاب أبناء الإمام الحسن<sup>(ع)</sup> ومن الدعاة لحركتهم ضد بني أمية، وأيضا كانوا يتقربون إلى الشيعة بذكر فضائل أمير المؤمنين عليه صلوات الله كما اعترف بذلك المنصور الدوانيقي للأعمش في صدر حديث طويل كله في فضائل أمير المؤمنين صلوات الله عليه ذكره ابن المغازلي في كتابه مناقب على بن أبي طالب على بن ٢٣٧، بأكثر من طريق، ومحل الشاهد منه: «فقــال [أي الدوانيقي]: كنتُ هارباً من بني مروان وكنت أدور البلدان أتقرّب إلى الناسس بحب علي وفضائله، وكانوا يُؤونني ويُطعمونَني ويُزودونني ويُكرموني ويُحَمِّلوني»، ومن هـذه وتلك استطاعوا ان يحتلوا في قلوب الناس منزلة، سيما هم أبناء عم الرسول الأعظم صلوات الله عليه وآله وأصحاب شعار الرضا من آل محمد، وكل هذا لا يعنينا فهو خارج عن

موضعنا غير انه إشارة إلى ان نهجهم بادي الأمركان نهجاً ظاهره التشيع، وقد كانوا على اطلاع بما يخص الإمام المهدي(عج) من أحاديث نبوية وما يتعلق بحياته وبغيبته وألقابه، خصوصاً أنهم كانوا من رجالات محمد بن عبد الله بن الحسن بن الإمام الحسن ٤٠ -كما قدمنا- وقد بايعه أبو جعفر المنصور الدوانيقي مرتين، وكان يراه مهدي آل البيت (ع)، ذكر أبو فرج الأصفهاني في مقاتل الطالبيين: ١٦٢ عن عمير بن الفضل الخثعمي، «قال: رأيت أبا جعفر المنصور يوما وقد خرج محمد بن عبد الله بن الحسن من دار ابنه، وله فرس واقف على الباب مع عبد له اسود، وأبو جعفر ينتظره فلما خرج وثب أبو جعفر فأخــذ بردائه حتى ركب، ثم سوى ثيابه على السرج، ومضى محمد، فقلت -وكنت حينئــذ أعرفه ولا أعرف محمدا-من هذا الذي أعظمته هذا الإعظام حتى اخلت بركابه وسويت عليه ثيابه؟ قال: أوما تعرفه؟ قلت: لا، قال: هذا محمد بن عبد الله ابن الحسن بن الحسن مهدينا أهل

كل ما كانت الثقافة متجذرة ومبنية على أصول رصينة كانت مؤثرة حتى في غير أهلها، ونعني بالثقافة هي . كما عرفها تايلر، نقلا عن كتاب أسس التربية: ٨٧. ( النسيج الكلى المعقد من الأفكار والمعتقدات والتقاليد والانجاهات والقيم وأساليب التفكير والعمل والسلوك)، ومن الثقافات التى عكست ظلالها على غير أهلها وتأثر بها بعض أعدائها هي الثقافة الشيعية، وسنتكلم في هذا الموضوع عن تأثر أو محاكاة بني العباس لبعض الأمور المترسخة في الثقافة الشيعية بعد أن ظنوا أنها قد تنفعهم في تقوية دولتهم حينما شاهدوا قوة المذهب الشيعي فيها.

البيت»، وقد كان السفاح والدوانيقي ممن اجتمع في الأبواء مع بني هاشم لمبايعة محمد بن عبد الله بن الحسن، وسمعا ما دار بين الإمام الصادق<sup>(ع)</sup> وعبد الله بن الحسن الذي نقله الأصفهاني في مقاتل الطالبيين والراوندي في الخرائج والجرائح: ٧٦٦: «وأرسلوا إلى جعفر<sup>(ع)</sup>، فجاء فقال: «لماذا اجتمعتم»؟ قالوا: نبايع محمد بن عبد الله، فهو المهدي، قال جعفر ٤٠: لا تفعلوا فإن هذا الأمر لم يأت بعد، وهو ليس بالمهدي، فقال عبد الله: يحملك على هــذا الحســد لابنــي، فقــال: «والله لا يحملني ذلك، ولكن هذا وإخوته وأبناءهم دونكم»، وضرب بيده على ظهر أبى العباس، ثم قال لعبد الله: «ما هي إليك ولا إلى ابنيك ولكنها لبني العباس، وإن ابنيك لمقتولان». ثم نهض وقال: «إن صاحب الرداء الأصفر - يعنى أبا جعفر -يقتله». فقال عبد العزيز بن على: والله ما خرجت من الدنيا حتى رأيته قتله. وانفض القوم، فقال أبو جعفر لجعفر (ع): تتم الخلافة [لي]؟ فقال: نعم أقوله [حقا]»، وبعد هذا الاجتماع صاروا يسعون لأجل ملكهم واستطاعوا خداع الناس بأنهم الوارثون للنبسى الأكرم صلوات الله عليه؛ لان العلويين أبناء بنت والبنت مع العم لا ترث، جاء في انساب الأشراف للبلاذري٣: ١٠١ أن الدوانيقي أجاب كتابا لمحمد بن عبد الله جاء فيه: «قد بلغنى كتابك فإذا جلَّ فخرك بقرابة النساء لتغر بذلك الجفاة والغوغاء، ولم يجعل الله النساء كالعمومة والعصبة، وقد جعل الله العم أبا و بدأ به قبل الوالد» و أيضا: «ولكنكـم بنو بنته وهي -رحمها الله- لا تحرز الميراث ولا ترث الولاء، ولا يحلها أن توم فكيف يورث بهذا إمامة »، وأيضا

استطاعوا سرقة ألقاب الإمام المهدي (عج)؛ لأن الناس تقدسها لعلمهم بما بشر به النبي المصطفي صلوات الله عليه وآله، فلفقوا أحاديثا عن النبي الأكرم صلوات الله عليه وآله قد شهد العلماء بكذبها في أن المهدي من ولد العباس، منها: ما رواه أو جعفر الدوانيقي عن أبيه عن جده عن عبد الله بن العباس عن العباس بن عبد المطلب بأن النبيي المصطفى صلوات الله عليه وآله بشر عمه العباس قائلا: «هذا عمى أبو الخلفاء الأربعين، أجود قريش كفا، وأحماها، من ولده السفاح والمنصور والمهدي، يا عم بي فتح الله ابتداء هـذا الامر ويختمه برجل من ولدك»، إلى غيرها من أخبار قد اثبت كذبها العلماء منهم الأميني في كتابه (الوضاعون وأحاديثهم:٣٧)، وابن الجوزي في كتابة (الموضوعات ٢: ٣٧)، وعلى بن محمد الكناني في كتابه تنزيه (الشريعـة ٢: ١١)، وابـن حجـر الهيتمي في صواعقه (المحرقة: ٢٣٧)، وغيرهم.

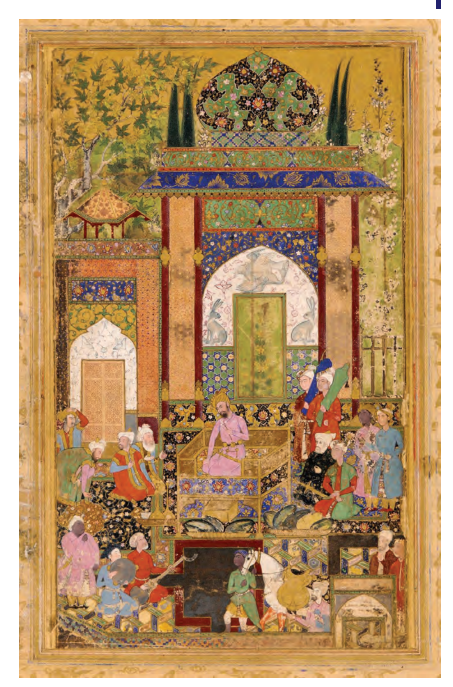
وقد ساعدهم على ذلك ظلم بنسي أمية وفسادهم فكأنهم أرادوا بثورتهم الثورة المخلصة التمي تملأ الأرض عمدلا وقسطا بعد ان ملئت ظلما وجورا.

#### غيبة الإمام (عج)

بعد شهادة الإمام الحسن العسكري صلوات الله عليه سنة ٢٦٠هـ بدأت الغيبة الصغرى للإمام المهدى صلوات الله عليه، وهي تعني -وباختصار شديد-بأن الإمام (ع) غائب عن أعين عامة الناس غير أن له وسيطاً يسمى بالسفير هو الذي يربط الشيعة بإمامهم، ومن ثم وبعد وفاة السفير الرابع على بن محمد السمري سنة ٩ ٣٢هـ صارت الغيبة الكبري، وهي أنه لا يو جد رابط مباشر بين الشيعة وإمامهم، بل الأمر يعود للفقهاء الأمناء بان يتولوا إدارة المذهب الشيعي وفق النصوص والقواعد التي ورثوها عن المعصومين صلوات الله عليهم أجمعين. ومن تأمل بأحوال ببعض متأخري خلفاء بني العباس سيجد



#### آلة الزمن



أنهم حاولوا محاكاة هذا الاسلوب فتجد الخليفة العباسي عبد الله بن القادر الملقب بالقائم بأمر الله أو القائم بالله يُغيب عن أنظار العامة فهو قد صلى فريضة المغرب بعد موت أبيه والصلاة على جنازته من خلف ستر سنة ٢٢٤هـ كما في المنتظم لابس الجوزي٥١: ٢١٧، وأيضا ما فعله

في وفاة ابنه محمد سنة ٧٤ هـ فعن نفس المصدر: ٣٥٠ أنه صلى على ابنه وبينه وبين المصلين سرادق، ولم يجلس للعزاء بل رئيس الرؤساء هو من جلس، وأيضا كان يحتجب عن جيشه خلف ستار عندما أرجعوه إلى بغداد من منفاه سنة ٥٠ هـ كما في الكامل لابن اثير ٩: ٦٤٧، وأيضا

تجده عندما يريد أن يصدر أمرا ما فانه يكلم الوزير بصوت خافت من ثم الوزير يعلن ما أمر به. جاء في (المنتظم ٢٠: ١٩) أن طغرلبك بعد عودته من معركته مع البساسيري في الموصل سنة ٩٤٤هـ: «فدخل على أمير المؤمنين وهو على سرير عال من الأرض نحو سبعة أذرع، عليه قميص وعمامة مصمتان، وعلى منكبه بردة النبي (ص)، وبيده القضيب، فحين شاهد السلطان أمير المؤمنين قبّل الأرض دفعات، فلما دنا من مجلس الخليفة صعد رئيس الرؤساء إلى سرير لطيف دون ذلك السرير بنحو قامة، وقال له أمير المؤمنين: أصعد ركن الدين إليك، وليكن معه محمد بن منصور الكندري، فأصعدهما إليه وتقدم وطرح كرسى جلس عليه السلطان، وقال أمير المؤمنين لرئيس الرؤساء: قل له يا على: أمير المؤمنين حامد لسعيك، شاكر لفضلك إلى آخره».

#### الكناية عن الإمام (عج)

مرت على الشيعة عصور من القتل وتشريد والسجن وكل ما يخطر في البال من أنواع الظلم والاضطهاد، فتجدهم يعتمدون التقية وفقا للنص القرآني المقدس في آيــة ٢٨ مــن ســورة آل عمــران : ﴿لاّ يَتَّخذ الْمُؤْمنُـونَ الْكَافرينَ أُوليَـاءَ منْ دُون الْمُوَّمْنِينَ وَمَنْ يَفْعَـلْ ذَٰلَكَ فَلَيْسَ منَ الله في شَيِيْء إلَّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَذِّرُكُمُ الله نَفْسَهُ وَإِلَى الله الْمُصيرُ، وما أو صاهم به أئمتهم صلوات الله عليهم، وتارة تجدهم يستخدمون الكناية والتورية من أجل المحافظة على أعراضهم وأنفسهم وأموالهم وماء وجوههم حتى صارلهم فن خاص واصطلاحات خاصة عند التخاطب في ما بينهم، ومن هذه الأمور

التمي ابتكروها ما استعملوه -خوفا على إمامهم أو على أنفسهم وما يتعلق بهم-من ألفاظ في تكلمهم عن إمامهم المهدي (عج) مثل قولهم: (الناحية المقدسة) بدل التصريح باسم الإمام الغائب صلوات الله عليه، أو حتى أحد ألقابه المعروفة، وهذا عينه ما فعلوه حيث استخدموا لقب (الحضرة الشريفة) ككناية عن خليفتهم، فقد ذكر ابن الجـوزي في المنتظـم ١٥: ٢٠٧: في سنة ٢١٤ ورد كتاب الملك جلال الدولة للقادر العباسي حول مبايعة القائم العباسي -الـذي يبدو انه كان مولعـا بتقمص دور الإمام الثاني عشر عجل الله فرجه- بولاية العهد، نأخذ من الكتاب محل الاستشهاد: «سلام على أمير المؤمنين، أما بعد أطالِ الله بقاء سيدنا ومولانا الإمام القادر بالله أمير المؤمنين، فإن كتابي صادر إلى الحضرة القاهرة القادرية المحفوفة بالبركات النبويّة)) إلى أن قال: «ومولانا أمير المؤمنين بعد الأمد الفسيح قد سلم الأمة إلى راع، فإن رأت الحضرة الشريفة النبوية الإنعام بالإجابة إلى المرام أنعمت بذلك)، وأيضا في سنة ٤٤٧هـ أرسل طغرلبك كتابا للقائم العباسي جاء فيه -نقلا عن المصدر السابق: ٣٤٨ «قال المصنف: ولما قرب طغرلبك وانتشر عسكره في طريق خراسان فانزعج الناسل وشملهم الخوف ودخل إلى الحريم أهل السواد، ثم ورد رسوله إلى الديوان في نحو ثلاثين من الغز وانزعج العسكر وركبوا بالسلاح، فسلم الرسول كتابا يتضمن الدعاء والثناء وأنه قصد الحضرة الشريفة للتبرك بمشاهدتها والمسير بعد ذلك إلى الحج وعمارة طريقه والانتقال إلى قتال أهل الشام»، وفي سنة ١٥١هـ بعد رجوع القائم العباسي من منفاه اعتذر منه طغرلبك، قال ابن الجوزي

في المنتظم ١٦ : ١٥: «وكان يكلم عميد الملك وهـو يفسره، واعتذر عن تأخره عن الورود إلى الحضرة الشريفة واستخلاص المهجة الكريمة بما كان من عصيان أخيه إبراهيم».

#### الشعائر الحسينية

فتح البويهيون بغداد سنة ٢٣٣هـ وأعطوا العفو لرجالات الدولة ومن ضمنهم الخليفة المستكفي العباسي وأعادوه إلى منصبه، واعادوا له امتيازاته، وفي سنة ٣٥٢هـ أعلنوا بان يوم الغدير (١٨ ذو الحجة) يوم فرح وسرور لأنه اليوم الندي نصب به النبي الأكرم صلوات الله عليه وآله أمير المؤمنين على سلام الله عليه خليفة له، وهو يوم إكمال الدين، وأيضا في نفسس السنة أعلنوا أيام عاشوراء الأحزان أيام حداد وتذكر المصيبة وفيها تغلق الأسواق وتخرج المواكب للعزاء، فبعد أن كانت مجالس الأحزان تقام سرا صارت تقام علانية والحكومة هي التي ترعاها، وصارت المواكب تقصد كربلاء المفجوعة كي تزور إمامهم الشهيد المظلوم (٤)، فعندها جن جنون (المجسمة) وهم من رجالات دولة بني العباس وقالوا: بأن هذه الأمور بدعة ويجب عليهم محاربتها، وأن الشيعة يسبون الصحابة، وثار غبار الفتنة وصار ما هو خارج عن كلامنا هذا، غير أن الشيعة وببركة وجود الشيخ المفيد رضوان الله عليه الذي تحمل الكثير من تلكم الفتن لم يتنازلوا عن مراسيمهم، فراح المجسمة يبتدعون طقوسا تشبه مراسم الشيعة، منها: الاحتفال في يوم الغار محاكاة لعيد الغدير، ومنها: إظهار الحزن والسير لزيارة قبر مصعب بن الزبير، وكل هذا تقليدا منهم للشيعة، وقد ذكر هذه التفاصيل

أصحاب التواريخ المشهورة عندتو ثيقهم لأحداث القرن الرابع الهجري ومنهم الذهبي في كتابه تاريخ الإسلام ٢٧: ٢٤: قال في حوادث سنة ٩ ٣٨ه.: «كانت قد جرت عادة الشيعة في الكرخ وباب الطاق، بنصب القباب، وإظهار الزينة يوم الغدير، والوقيد في ليلته، فأرادت السنية أن تعمل في مقابلة هذا أشياء، فادعت أن اليوم الثامن من يوم الغدير كان اليوم الذي حصل فيه النبي (ص) وأبو بكر في الغار، فعملت فيه ما تعمل الشيعة في يوم الغدير، وجعلت بإزاء عاشوراء يوماً بعده بثمانية أيام، إلى مقتل مصعب بن الزبير، وزارت قبره بمسكن، كما يزار قبر الحسين»، أقول: قد فات من احتفل بيوم الغار في ٢٦ ذي الحجة بأن هجرة النبي الأكرم صلوات الله عليه وآله في ربيع الأول.

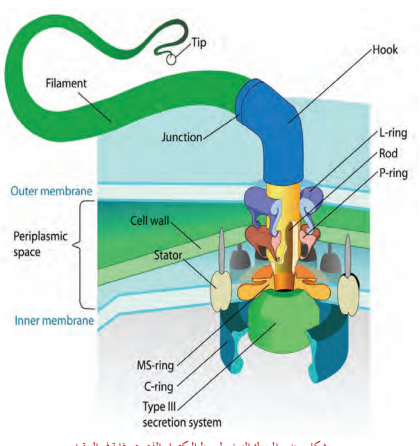
#### استطراد

واستطرادا دعونا نذكر شاهدين على أن الثقافة الشيعية ما زالت تلقى بظلالها على مخالفيها، والشاهدان هما من عصرنا الحاضر، أحدهما: إن المتعارف عن الشيعة في مخاطبتهم لعلمائهم يقولون: صاحب السماحة الفلاني، سماحة فلان، وغير الشيعة يقول عادة فضيلة فلان، صاحب الفضيلة الفلاني، غير أن ما نسمعه اليوم في بعض قنواتهم الفضائية هو استخدام مفردة (سماحة) وهذا غير معهود عندهم سابقاً. وثانيهما: أن البكاء في ذكر المصائب التي مرت على آل بيت النبي الأقدس صلوات الله عليه وآله هو من مختصات الشيعة، واليوم نشاهد منهم التباكي في محالسهم عند ذكرها، وهو تقليد واضح للشيعة لجذب قلوب شبابهم، و جوله في اليوتيوب تثبت ما قلته في الشاهدين أعلاه.

# التصميم الذكي للسوط البكتيري

هل تعلم اصغر تصميم ذكى يوجد في سوط الخلية البكترية!

يعود اكتشاف الأحياء المجهرية الى القرن التاسع عشر عند اكتشاف المجهرويعد ليفنهوك المؤسسس الأول لعلم الأحياء المجهرية عندما وصف في تقارير عديدة الكائنات المجهرية الموجودة في مياه الأمطار وبعض العينات الأخرى وبعدها تم تطوير علم الأحياء المجهرية ليشمل البكتريا والضيروسيات والخمائر والطحالب.



شكل يوضح المحرك الصغير لسوط البكتريا والذي هو غاية في التعقيد

تكون البكتريا عبارة عن خلية منفردة بدائيه النواة وهي أكثر الكائنات انتشارا في الطبيعة؛ إذ توجد في الهواء والتربة والماء وعلى سطوح النباتات وأنسجة الحيوان بعضها نافعة والبعض الأخر ضارة، حجم البكتريا صغير جداً إذ يكون بعضهما حجمه 0.1 مايكروميتر ويصل طول بعضها الى 20 مايكروميتر وذلك يعتمد على نوع البكتريا وعمر الخلية و تو فر الغذاء.

أما أشكالها فهناك ثلاثة أشكال رئيسية الكروي والعصوي والمنحني والمنحني أما بشكل ضمة أو حلزوني أو ملتو.

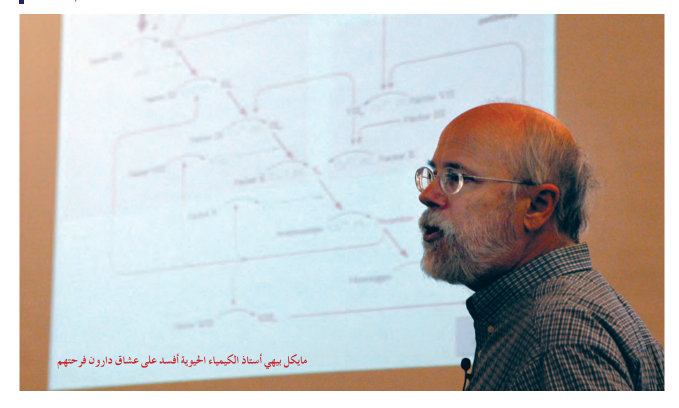
إن التركيب النمو ذجي لخلية البكتريا

خاصتين مميزتين هما امتلاكها للجدار الخلوي وامتلاكها الأسواط إذا كانت متحركة وفي هذا المقال نسلط الضوء على معرفة مكونات السوط وتركيبه وآلية عمله ومعنى التعبير (التركيب غير القابل للاخترال في السوط) وكيف دخلت نظرية التطور لدارون

السوط البكتيري تستخدمه بعض أنواع البكتيريا ليساعدها على الحركة في المحيط السائل. يتصل هذا السوط بغشاء الخلية ويسمح للبكتريا حسب الاتجاه الذي ترغب به بسرعة محددة.

عرف العلماء السوط منذ زمن بعيد، ولكن الكشف عن التفاصيل الداخلية

## علوم وحياة



لهذا العضو صدمة بالنسبة للعلماء أن بنيته التي لم يكشف عنها النقاب قبل عقد تقريباً، كانت مفاجأة كبيرة لهم.

لقد اكتشفوا أن هذا السوط يتحرك من خلال «محرك عضوي» في غاية التعقيد، وليس عن طريق آلية اهتزازية بسيطة كما كان شائعاً. تقوم بنية المحرك الدافع على مبدأ المحرك الكهربائي. هناك جزأين رئيسيين له: «ثابت» و «دوّار».

يختلف السوط البكتيري عن باقى الأنظمة العضوية بأنه يولد حركة ميكانيكية، لاتستخدم الخلية الطاقة المختزلة في جزيئات ATP وإنما لديها مصدر خاص للطاقة التي تستخدمها، البكتيريا تنتج عن الأيوانات المتدفقة عبر أغشية الخلية الخارجية، البنية الداخلية للمحرك معقدة جداً، يشترك ما يقارب

محرك البكتريا تصميم مذهل يدور بسرعة ٢٠٠٠ لفة في الدقيقة

من 240 بروتين مختلف في بناء السوط. يتوضع كل منها في مكانه المناسب بكل عناية، يعتقد العلماء أن هذه البروتينات هي التي تحمل إشارات تشغيل المحرك وتوقيفه، وتشكل نقاط اتصال تسهل الحركة بمقاييس ذرية، كما تفعل بروتينات أخرى مهمتها وصل السوط بغشاء الخلية. هذه الخصائص التي يمتاز بها عمل هذا النظام تدل على الطبيعة المعقدة له.

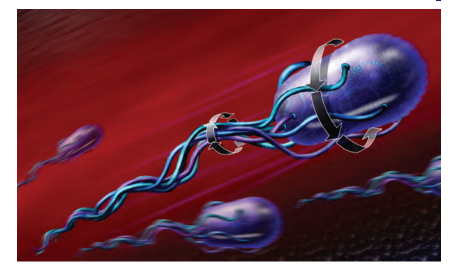
يعتبر السوط البكتيري بتركيبته المعقدة دليلاً كافياً على بطلان نظرية التطور فلو حصل وتعطل أو فقد جزء صغير من هذا النظام لعجز عن القيام بمهمته وأصبح دون أدنى فائدة للبكتريا. فإنه يجب أن يكون عمل السوط متقناً منذ اللحظة التي خلق

فهذه الحقيقة تلغي أيضاً المزاعم التطورية التمي تعتمد مبدأ «التطور خطوة خطوة».

يدلنا هذا السوط على أن أشكال الحياة البدائية أيضاً تحمل تصميماً على جانب من التعقيد.

فلقد أشار مايكل بيهي (Michael Behe) الحاصل على الدكتوراه في الكيمياء الحيوية من جامعة بينسيلفانيا سنة1987 والذي يعمل أستاذاً بجامعة لاي

#### طب وعلوم



(Leigh) وباحثاً في معهد ديسكافري (Discover) وهـو واحـد مـن أهـم المنظرين للتصميم الذكي وكتب عدة كتب حول هـذا الموضوع. فكتابـه (الصندوق الأسود لداروين) يتحدث عن التعقيد غير القابل للاختزال في سوط البكتيريا.

فيقول في البداية أود إعطاء تعريف للنظام غير قابل للاختزال: هو نظام واحد مكون من أجزاء مترابطة بشكل صحيح تتفاعل فيما بينها من أجل تأدية وظيفة معينة بحيث إذا نقص أو تلف جزء واحد فقط من هذه الأجزاء فكل النظام يتوقف عن العمل. فأي نظام ذو تعقيد غير قابل للاختـزال لايمكن أن يكـون نتاجاً مباشراً لتغيرات طفيفة ومتوالية لنظام معد سلفاً: لأن النظام غير القابل للاختزال الذي ينقصه جزء واحد فقط لا يعد صالحاً أصلاً

نحن البشر عادة ما نمتلك رأينا ساميا حـول ذواتنا، وهـذا الموقف يعطـي لونا لرويتنا للعالم البيولوجي من حولنا. فنظرتنا لما هـو أعلى ولما هو أسفـل ولما هو متقدم

في كائن حي مما هو بدائي تبدأ من فكرة أننا نجد أنفسنا في قمة الطبيعة. غير أنه لو كانت لها القدرة على الكلام، فكائنات أخرى سيدافعن عن فكرة أنهن الأسمى. و من بين هذه الكائنات نجد البكتيريا التي نعتبرها عادة كما لو أنها شكل من أشكال الحياة الأكثر بدائية.

فالعديد من البكتيريا تفتخر بامتلاك آلية رائعة تمكنها من السباحة وهي السوط الذي ليس له أي نظير في خلايا أكثر

في سنة 1973 تم اكتشاف أن بعض البكتيريا تتحرك في وسط سائل بالقيام بتدوير أسواطها بهذه الطريقة فالسوط

سوط البكتريا الذي لا يرى بالعن المجردة قضى على نظرية التطور وفتك بها!

البكتيري يعمل كلولب دوار باختلاف الأهداب التي تتشابه حركاتها مع

إن بنية السوط تختلف بشكل كلى عن بنية الهدب، فالسوط عبارة عن ليف طويل مشابه للشعيرة مثبت في الغشاء الخلوي. فالجرء الأكبر من هذا الليف يتشكل من بروتين واحد يسمى بالفلاجلين (- Flage lin) فليف الفلاجلين هو سطح «اللولب» الذي يتصل مع السائل خلال السباحة. في طرف ليف الفلاجلين قرب سطح الخلية يوجد نتوء في الطرف الأكثر كثافة من السوط حيث يقع هناك اتصال الليف مع محرك دوار، والطرف الذي يوصله يتم عن طريق ما يسمى بـ «بروتين الكلّاب». فليف السوط البكتيري، على خلاف الهدب، لا يملك بروتين المحرك بحيث إذا ما تم ضياع هذا الأخير فالليف سيبقى ساكنا وعائما في الماء، وبالتالي فإن المحرك الذي يقوم بتدوير الليف يجب أن يتواجد في مكان آخر .

لقد تبين عبر التجربة أن ذاك المحرك يتواجد في أساس السوط حيث نلاحظ عبر المجهر الإلكتروني عدة بنيات تبدو كما لو أنها خواتم. فطبيعة دوران السوط لها عدة نتائج حتمية كما تمت الإشارة إلى ذلك في كتاب معروف للكيمياء الحيوية.

(محرك الدوران ألسوطي) يجب أن يمتلك نفس العناصر الميكانيكية مثل أجهزة تدوير أخرى: الدوار (العنصر المحرك) والعضو الثابت (العنصر الساكن).

المحرك في الصورة يشار إليه بالخاتم C والعضو الثابت بالخاتم M فالطبيعة

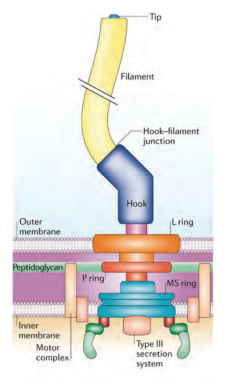
الدورانية للمحرك ألسوطي البكتيري كان اكتشاف مذهلا وغير متوقع. ففي تعارض مع أنظمة أخرى تقوم بتوليد حركات ميكانيكية (الأعضاء على سبل المثال) فالمحرك البكتيري لا يستعمل بشكل مباشر الطاقة المخزنة في الجزيئات الناقلة ك ATP، فلكي يتحرك فالسوط يستعمل الطاقة الناتجة عن السيلان الحمضي عبر غشاء البكتيريا. فالمستلزمات الخاصة بمحرك يشتغل على أساس هذا المبدأ تعتبر معقدة جداً وهي الآن بؤرة البحث المكثف. لقد تم اقتراح العديد من النماذج لتفسير المحرك إلا أنه ليس هناك أي نموذج يمكن اعتباره أمراً بسيطاً. وفي الصورة يمكن ملاحظة نموذج من هذه النماذج بهدف إعطاء القارئ فكرة عن التعقيد الموجود في المحرك.

السوط البكتيري يستعمل آلية الدفع اللولبي، وبالتالي فهو يملك نفس المستلزمات التي نجدها في أنظمة التنقل في وسط سائل. فكون السوط يتكون بشكل أساسي من ثلاثة أجزاء على الأقل اللولب والدوار والعضو الثابت فذلك يجعله معقداً بشكل لا يقبل الإختزال. يجعله معقداً بشكل لا يقبل الإختزال. كبيرا للتطور التدريجي للسوط يشكل تحديا كبيرا للتطور كما هو الحال بالنسبة للهدب.

فالأدبيات المهنية التي تتحدث عن السوط البكتيري فهي متوفرة بشكل كبير كما هو الحال بالنسبة للهدب، هناك الآلاف من المقالات تم نشرها حول هذا الموضوع على طول هذه السنين. فهذا ليس أمراً جديداً، فالسوط هو نظام فيزيائي حيوي رائع والبكتيريا ذات السوط مهمة

# الكشف عن تفاصيل سوط البكتريا شكل صدمة للعلماء ومفاجأة علمية من العيار الثقيل!

جدا من وجهة نظر طبية. فمرة أخرى نجد أدبيات التطور غائبة كليا هنا. بالرغم من أنسا ذكرنا من قبل أن كل البيولوجيا من المفروض أن تُرى بمنظار التطور فلا يوجد أي عالم تطوري قام ذات مرة بنشر نموذج حول التطور التدريجي لهذه الآلة الجزيئية المذهلة.

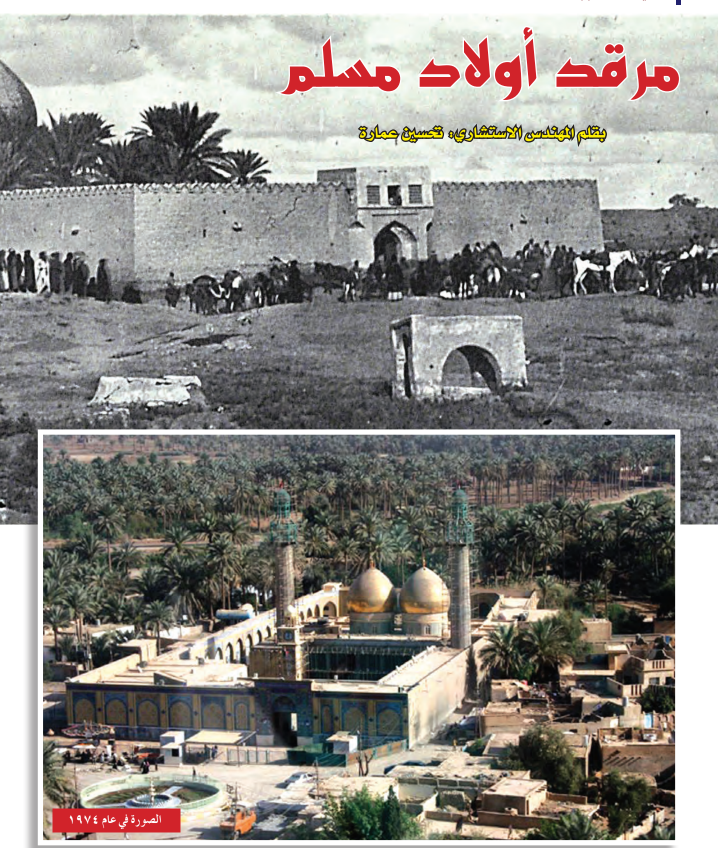


#### الوضع يتعقد:

إضافة إلى البروتينات التي تحدثنا عنها، فالسوط يتطلب ما يقارب أربعين بروتين آخر من أجل أن يعمل. ومن جديد فقد تمت معرفة أدوار أغلب البروتينات بشكل دقيق وحتى الإشارات الكيميائية الضرورية لإشعال وإطفاء المحرك فالبروتينات «المحور» تسمح للسوط بالتوغل عبر الغشاء الخلوي بينما هناك بروتينات تساعد على تجميع البنية وهناك أخرى لضبط تركيب البروتينات التي يتشكل بواسطتها السوط.

في الختام بما أن علماء الكيمياء الحيوية قد بدأوا بفحص البنيات التي تبدو ظاهرياً بسيطة كالهدب وكالسوط فقد بقوا مصدومين أمام هذا التعقيد الحقيقي الذي يتميز بالعشرات بل بالمئات من الأجزاء مفصلة بشكل دقيق وإنه من المحتمل جدا أن تكون العديد من هذه الأجزاء، التي لم نذكرها في هذا الكتاب، ضرورية لكي يستطيع الهدب القيام بوظيفته داخل الخلية. وكلما ارتفع عدد الأجزاء المطلوبة فصعوبة أن يكون النظام قد تطور بشكل تدريجي فهمي ترتفع إلى السماء واحتمالية السيناريوهات غير المباشرة تنهار. لقد صار دارون مستبعدا كل مرة أكثر والأبحاث الجديدة حول وظائف البروتينات المساعدة لايمكنها تبسيط نظام معقد لا يقبل الاختزال. فالمشكل لا يمكن أن ينفر ج بل بالعكس من ذلك، لأنه فقط سوف يزيده تعقيداً.

ومن هذا نشهد وبدقة على التصميم الذكي للخالق ويؤكد حسب اعتراف دارون على خطأ التطور.



#### حديث الصورة

الطريحي (ت:١٤٨هـ) في منتخبه، وذكر المجلسي (ت:١١١١هـ) روايـة أخرى، لكن أشهرها رواية الشيخ الصدوق (ت: ٣٨١هـ)، وهيي أعلى سندا من غيرها لوثاقة الشيخ الصدوق في نفسه ولعلو رتبة سند روايته. ولم يذكر الشيخ الصدوق اسميهما، وهناك من سماهما، بأن يقال لأحدهما إبراهيم والآخر يقال له محمد، وملخص روايـة الشيخ الصـدوق: لما قتل الأمام الحسين عليه السلام أسر من معسكره غلامان صغيران، فسجنهما عبيد الله بن زياد، وضيق عليهما السجن، لكنهما هربا من السجن بمساعدة سجانهما بعد أن أمضيا فيه ما يقارب السنة، و نادى المنادي من جاء برأس احدهما فله ألف درهم، ومن جاء برأسيهما فله ألفا درهم، وعند هروبهما جنهما الليل انتهيا إلى عجوز ، وبعد أن عرفا نفسيهما بأنهما من ذرية النبي محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم، فقالت لهما: إن لى ختنا فاسقا شهد الواقعة مع عبيد الله بن زياد، وأني أتخوف عليكما منه فيقتلكما، وأطعمتهما بما عندها، فأكلا وناما، فلما كان بعض الليل أقبل خــتن العجوز، وعثر عليهما، ثم قتلهما على شاطيء الفرات في موضعهما هـذا، وذهـب برأسيهما إلى ابن زياد لينال الجائزة، لكنه لم يحصل عليها بل انتدب له ابن زياد رجلا من أهل الشام وأمره بقتله في نفس موضع قتلهما، وان لا يجعل دمه يختلط بدمهما. وأعاد الرأسين إلى موضع جسديهما. ومن القريب المحتمل أن القبائل المجاورة لمحل الحادث الذين شاهدوا حادثة الصبيين هم الذين تولوا دفنهما.

وهناك روايات أخرى ربما تختلف بالتفاصيل ومجريات الأحداث، ولكنها لا تختلف بالمبنى العام للرواية.

في حديث الصورة المرفقة (الأولى)، والتي هي أقدم صورة للمرقد التقطت عام • ١٨٧٠م، في زيارة الشاه ناصر الديس إلى العراق في ذلك العام، والمرقد يقع إلى الجهة الشرقية من مدينة المسيب، وذكرناهما بالاسم الشائع عند الناسس، ولكن في الحقيقة هما الصورة في عام ١٨٧٠ قبرا ولدي مسلم بن عقيل ك، ينسب بعد تطور وسائل النقل، ولعدم الحاجة هذا البناء الذي يظهر في الصورة إلى إلى وجود اصطبل، فقد استأذن جماعة من الصدر الأعظم محمد حسين الصدر الزوار الإيرانيين من المرجع الأعلى السيد أبو وزير فتح على شاه، وباني سور النجف الأخيير، والكثير من الأعمال الخيرية الحسن الأصفهاني في رفع الجدار الفاصل، والمتوفى عـام ٢٣٩ هــ/١٨٢٨م، کان ذلیك عیام ۱۳۵۵هـ/۱۹۳۲م، ثیم ويعود تاريخ هذا البناء إلى حوالي العام أخذت تتوالى التحسينات حتى تم بناء مرقد ١٢٢٠هـ/١٨٠٩م، وكان في وسط جديد غير المرقد الظاهر بالصورة. الصحن جدار قائم ينصف الصحن إلى

نصفين، النصف الأول مما يلي المدخل

بصفته إصطبل مربط لحيوانات الزائرين

ودوابهم آنذاك، يوم كانت هي الوسيلة

الأولى للتنقل بين البلدان، أما النصف

الآخر فقد كان ساحة ومقرا للزائرين

وفي العام ١٣٩٤هـ/٩٧٤م جدد بناء المرقد وأدخلت عليه بعض التعديلات الفنية والزخرفة (الصورة الثانية).

وحكاية ولدا مسلم بن عقيل ذكرتها العديد من الكتب فقد رواها أبو مخنف لوط بن يحيىي (ت: ٥٧ هـ) والتي ذكرها

# كتاب الهراجعات

# للعلامة الكبير السيد عبدالحسين شرف الدين

بقلم: عدنان الياسري

يُعد كتاب المراجعات من أهم الكتب الكلامية والحوارية في وقتنا الحاضر، كتبه العلامة السيد عبد الحسين شرف الدين ألعاملي، جمع فيه مراسلاته مع شيخ الأزهر آنذاك الشيخ سليم البشري، ركزت أغلب حوارته حول موضوع الإمامة.

وقد اعتمد العلامة شرف الدين في استدلالاته على مصادر السنة.

فهو إذن محاورة ومراجعة علمية موضوعية على شكل رسائل متبادلة، بين علمين كبيرين يمثلان شطرى الأمة الإسلامية من السنة والشيعــة جُمعت بعــد ذلك كمــادة علمية لكتاب المراجعات، وطبع أكثر من عشرين طبعة وترجم إلى عدة لغات، وقد تلقاه المسلمون على مختلف مذاهبهم بالقبول الحسن ما عدا قلة قليلة.

# للعلامة الكبير السيد عبد الحسين شرف الدين (رحمه الله)

#### التعريف بالعلمين المتحاورين:

#### السيد عبد الحسين شرف الدين:

هو السيد عبد الحسين بن السيد يوسف بن السيد جواد بن السيد

إسماعيل بن السيد محمد بن السيد محمد بن السيد إبراهيم شرف الدين، يرجع نسبه إلى الإمام موسى الكاظم (٤)، ولد في العراق مدينة الكاظمية سنة ٢٩٠هـ، تـوفي في لبنان ٨ جمادي الآخرة ١٣٧٧هـ، ودفن في النجف الأشرف في الصحن الحيدري الشريف.

ترك آثاراً علمية مختلفة من أهمها كتاب المراجعات، وهو عبارة عن مجموعة من الرسائل بينه وبين الشيخ سليم البشري شيخ الجامع الأزهر في زمانه.



#### الشيخ سليم البشري:

ولد عام ١٢٤٨ هـ الموافق لسنة ١٨٣٢م في محلة «بشر» بمحافظة «البحيرة» في مصر ليكون علماً من أعلام جيلها نشأ على المذهب المالكي، ثم ترعرع في مهد العلم والحضارة، جامعة الأزهر حتى توصل إلى مرتبة من العلم والفقاهة والدراية، إذ تمكن من تولية مشيختها مرتين: الأولى عام ١٣١٧هـ/١٩٠٠م إلى سنة ١٣٠٠هـ/١٩٠٩م متى سنة وفاته عام ١٣١٥هـ/١٩٠٩م. من سنة ١٣٢٠هـ/١٩٠٩م عتى سنة وفاته عام ١٣٥٥هـ/١٩١٩م.

التدريس بالأزهر، له جملة من الآثار العلمية معظمها من الحواشي والتقارير على كتب التراث الإسلامي.

#### أمنيات السفر إلى مصر:

كانت من أمنيات العلامة شرف الدين وساهي زيارة دولة مصر والالتقاء بعلمائها، وفعلا وفي عام ١٣٢٩ هقام العلامة شرف الدين بزيارة مصر، ليقف على أعلام مصر، فكانت من جملة زياراته للعلماء أن التقى عدة مرات بالشيخ سليم البشري رحمه الله، فكان حصيلة ذلك مناقشات دارت بينهما في مسائل التراث الإسلامي الجديرة بالبحث مسائل التراث الإسلامي الجديرة بالبحث والمذاكرة، كموضوع الإمامة وأهم أسباب فكانت تلك المناقشات سببا في اتصال المودة بينهما وسبيلا إلى الاحترام المتبادل وباعثا لاطراد مراسلات خطية جرت بينهما بعد عودة السيد رحمه الله إلى وطنه بينهما بعد عودة السيد رحمه الله إلى وطنه عام ١٣٣٠ه.

#### طريقة المحاورة:

كانت طريقة المحاورة بين العلمين تتم عن طريق الرسائل الخطية المتبادلة، لقد غاص هذان العلمان في حوار أخوي وموضوعي، متصف بالنزاهة والموضوعية والإخلاص والاجتهاد للوصول إلى الحقيقة، إذ توفرت فيه النية الحسنة والرغبة في بناء قاعدة متينة من التعاون الصادق والمشترك وحصر نقاط الاختلاف، كما يشاهد ذلك بوضوح في كتاب المراجعات، لقد بلغت المراجعات بينهما ١١٢ رسالة ومراجعة.

#### موضوع الكتاب:

هو: حوار ((موضوعي معمق)) في جل القضايا الإسلامية المختلف فيها، مَشّل الجانب الشيعي فيه العلامة السيد عبد الحسين شرف الدين، ومَثّل الجانب السني فيه شيخ الأزهر الشريف سليم البشري ، يتضمن هذا الكتاب مائة واثني عشر مراجعة وهي محموعة المناظرات التي دارت بين السيد عبد الحسين شرف الدين والشيخ سليم البشري بدأت المراجعة الأولى في ذي القعدة سنة بدأت المراجعة الأولى في ذي القعدة سنة شرف الدين إلى مصر حاملاً هموم الوحدة الإسلامية وانتهت المراجعات في جمادى الأولى سنة ١٣٣٠هـ/١٩١١م.

#### دارت المراجعات حول أمهات المسائل العقائدية المختلف فيها بين الشيعة والسنة، وتركزت حول محورين:

أحدهما: في إمامة المذهب أصولاً وفروعاً.

وثانيهم: في الإمامة العامة، وهي الخلافة عن رسول الله (ص).

#### فكانت هذه هي الموضوعات المبحوثة:

- دواعي عدم أخذ الشيعة بمذاهب الجمهور.
- الأدلة التي تفرض مذهب أهل البيت<sup>(ع)</sup>.
- ثبوت الاحتجاج بثقات الشيعة في الصحيحين وغيرهما.
- المناظرة حول دلالة حديث الدار، المنزلة، الغدير.

- الاستدلال ببعض الآيات القرآنية على ولاية الإمام على (ع).
  - •رزية يوم الخميس والوصية لعلى (ع).
- موقف النبي (ص) من مستقبل الأمة بعد وفاته.
- •موقف الإمام علي (ع) بعد وقوع الخلافة بيد غيره.

# أثر المراجعات على الشيخ شلتوت:

وبناء على هذه المراجعات أصدر شيخ الأزهر - فيما بعد - الأستاذ شلتوت فتوى بجواز التعبد بمذهب الشيعة الإمامة، ويعد هذا اعترافاً رسمياً بصحة المذهب ألإمامي من الأزهر وأهل السنة عموماً، وبذلك زالت أسباب خلاف كثيرة بين الجانبين وكانت الشرارة الأولى لهذه الفكرة قد برقت في هذا الكتاب من خلال مناظراته بلتي طلبت الحق لتتبعه.

#### اقتباسات من الكتاب:

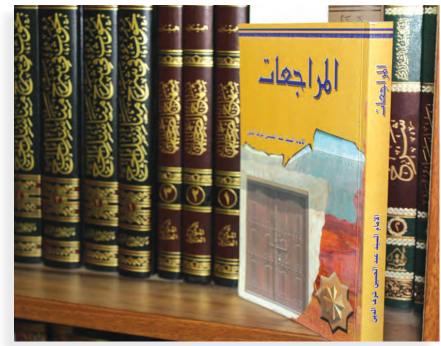
المراجعة ١٠

١٩ ذي القعدة سنة ١٣٢٩

#### لعة من النصوص كافية:

لئن تلقيت مراجعتي بأنسك، وأقبلت عليها وأنت على جمام من نفسك فطالما عقدت آمالي بالفوز، وذيلت مسعاي بالنجح، وأن من كان طاهر النية، طيب الطوية، متواضع النفس، مطرد الخلق، رزين

## قراءة في كتاب



الحصاة، متوجاً بالعلم، محتبياً بنجاد الحلم، لحقيق بأن يتمثل الحق في كلمه وقلمه، ويتجلى الإنصاف والصدق في يده وفمه. وما أولاني بشكرك، وامتشال أمرك، إذ قلت زدني وهل فوق هـ ذا من لطف وعطف وتواضع، فلبيك لبيك لأنعمن عينيك فأقول: أخرج الطبراني في الكبير، والرافعي في مسنده بالإسناد إلى ابن عباس قال: قال رسول الله(ص): «من سبره أن يحيا حياتي ويموت مماتي، ويسكن جنة عدن غرسها ربى، فليوال علياً من بعدي، وليوال وليه، وليقتد بأهل بيتي من بعدي، فأنهم عترتي، خلقوا من طينتي، ورزقوا فهمي وعلمي، فويل للمكذبين بفضلهم من أمتى، القاطعين فيهم صلتي، لا أنالهم الله شفاعتي».

وأخرج مطير، والبارودي، وابن جرير، وابن شاهين، وابن منده، من طريق إسحاق، عن زياد بن مطرف قال: سمعت رسول الله (ص) يقول: «من أحب أن يحيا حياتي ويموت ميتتمي ويدخل الجنة التمي وعدني ربي، وهي جنة الخلد فليتول علياً وذريته من بعده، فإنهم لن يخرجوكم باب هـدى، ولن يدخلوكم باب ضلالة». ومثله حديث زيد

بن أرقم قال: قال رسول الله (ص): «من يريد أن يحيا حياتي، ويموت موتى، ويسكن جنة الخلد التي وعدني ربي، فليتول على بن أبي طالب، فإنه لن يخرجكم من هـدي، ولن يدخلكم في ضلالة».

وكذلك حدث عمار بن ياسر قال: قال رسول الله(ص): «أو صبي من أمن بي و صدقني بولاية على بن أبي طالب، فمن تولاه فقد تولاني، ومن تولاني فقد تولي الله، ومن أحبه فقد أحبني، ومن أحبني فقد أحب الله، ومن أبغضه فقد أبغضني ومن أبغضني فقد أبغض الله عز وجل ». وعن عمار أيضاً مرفوعاً: اللهم من آمن بي وصدقني، فليتول على بن أبي طالب، فإن ولايته ولايتي، وولايتي و لاية الله تعالى.

وخطب صلى الله عليه وآله وسلم مرة فقال: «يا أيها الناس إن الفضل والشرف والمنزلة والولاية لرسول الله وذريته، فلا تذهبن بكم الأباطيل».

وقال صلى الله عليه وآله وسلم: «في كل خلف من أمتى عدول من أهل بيتي، ينفون عن هذا الدين تحريف الضالين، وانتحال

المبطلين، وتأويل الجاهلين. ألا وأن أئمتكم وفدكم إلى الله، فانظروا من توفدون». وقال صلى الله عليه وآله وسلم: «فلا تقدموهما فتهلكوا، ولا تقصروا عنهما فتهلكوا، ولا تعلموهم فأنهم أعلم منكم». وقال صلى الله عليه وآله وسلم: «واجعلوا أهل بيتي منكم مكان الرأس من الجسد، ومكان العينين من الرأس، ولا يهتدي الرأس إلا بالعينين».

وقال صلى الله عليه وآله وسلم: «الزموا مو دتنيا أهل البيت، فإنه من لقبي الله و هو يودنا، دخل الجنة بشفاعتنا، والذي نفسي بيده، لا ينفع عبداً عمله ألا بمعرفة حقنا). وقال صلى الله عليه وآله وسلم: «معرفة آل محمله براءة من النار، وحب آل محمد جواز على الصراط، والولاية لآل محمد أمان من العذاب». وقال صلى الله عليه وآله وسلم: «لا تزول قدما عبد يوم القيامة - حتى يسأل عن أربع، عن عمره فيما أفناه، وعن جسده فيما أبلاه، وعن ماله فيما أنفقه، ومن أين أكتسبه، وعن محبتنا أهل البيت». وقال صلى الله عليه وآله وسلم: «فلو أن رجلا صفن\_ صف قدمیه ـ بین الركن و المقام فصلي و صام وهو مبغض لآل محمد دخل النار ». وقال صلى الله عليه وآله وسلم: «من مات على حب آل محمد مات شهيداً، ألا ومن مات على حب آل محمد مات مغفوراً له، ألا ومن مات على حب آل محمد مات تائباً، ألا ومن مات على حب آل محمد مات مؤمناً مستكمل الإيمان، ألا ومن مات على حب آل محمد بشره ملك الموت بالجنة، ثم منكر ونكير، ألا ومن مات على حبآل محمديزف إلى الجنة كما تزف العروس في بيت زوجها، ألا ومن مات على حب آل محمد فتح له في قبره بابان إلى الجنة، ألا ومن مات على حب آل محمد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة، ألا ومن مات على حب آل محمد مات على السنة والجماعة، ألا ومن مات على بغض آل محمد جاءيوم القيامة مكتوباً بين عينيه: آيس من رحمة الله...) إلى آخر خطبته العصماء التي أراد صلى الله عليه وآله وسلم أن يرد بها شوارد الأهواء،

ومضامين هذه الأحاديث كلها متواترة ولا سيما من طريق العترة الطاهرة وما كان لتثبت لهم هذه المنازل، لولا أنهم حجج الله البالغة ومناهل شريعته السائغة، والقائمون مقام رسول الله (ص) في أمره ونهيه، والممثلون له بأجلى مظاهر هديه، فالمحب لهم بسبب ذلك محب لله ولرسوله، والمبغض لهم مبغض لهما وقد قال صلى الله عليه وآله وسلم: (الا يعضنا أهل البيت إلا مؤمن تقي، ولا يبغضنا إلا منافق شقى)».

ولذا قال فيهم الفرزدق:

من معشر حبهم دين وبغضهم

كفر وقربهم منجى ومعتصم إن عد أهل التقى كانوا أئمتهم

أو قيل من خير أهل الأرض قيل هم

وكان أمير المؤمنين على يقول: «إني وأطائب أرومتي، وأبرار عترتي، أحلم الناس صغاراً وأعلم الناس كباراً، بنا ينفي الله الكذب، وبنا يعقر الله أنياب الذئب الكلب، وبنا يفك الله عنتكم، وينزع ربق أعناقكم، وبنا يفتح الله ويختم».

وحسبنا في إيثارهم على من سواهم، إيشار الله عز وجل إياهم، حتى جعل الصلاة عليهم جزءاً من الصلاة المفروضة على جميع عباده، فلا تصح بدو نها صلاة أحد من العالمين، صديقاً كان أو فاروقاً أو ذا نور أو نورين أو أنوار، بل لابد لكل من عبد الله بفرائضه، أن يعبده في أثنائها بالصلاة عليهم نفرائضه، بالشهادتين، وهذه منزلة عنت كما يعبده بالشهادتين، وهذه منزلة عنت لها وجوه الأمة، وخشعت أمامها أبصار من ذكرتم من الأئمة.

قال الإمام الشافعي (رض):

يا أهل بيت رسول الله حبكم

فرض من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم الفضل أنكم

من لم يصل عليكم لا صلاة له

ولنكتف الآن بهذا القدر، مما جاء في السنة المقدسة من الأدلة على وجوب الأخذ

بسنتهم، والجري على أسلوبهم، وفي كتاب الله عز وجل آيات محكمات توجب ذلك أيضاً، أو كلناها إلى شاهد لبكم ومرهف ذهنكم، وأنتم ممن تكفيه اللمحة الدالة، ويستغني بالرمز عن الإشارة، والحمد لله رب العالمين.

#### كلام الشيخ سليم البشري:

المراجعة ١١: ٢٠ذي القعدة سنة ١٣٢

١- الإعجاب بما أوردنا من السنن لصريحة.

 ٢- الدهشة في الجمع بينها وبين ما عليه الجمهور.

٣- الاستظهار بالتماس الحجج من الكتاب.

1- تشرفت بكتابك الجليل، سديد المناهج متسنى التحصيل ملأت الدلو به إلى عقد الكرب، وتحدرت فيه تحدر السيل من رؤوس الجبال، قلبت فيه طرفي، و تأملته ملياً فرأيتك المستمر، ثبتاً في الغدر، شديد العارضة غرب اللسان.

٢- وحين أغرقت في البحث عن حجتك، وأمعنت في التنقيب عن أدلتك، رأيتني في أمر مريج، أنظر في حججك فأراها ملزمة، وفي بيناتك فأجدها مسلمة، وأنظر في أئمة العترة الطاهرة فإذا هي مكانة من الله ورسوله، يخفض لها جناح المذل هيبة وإجلالا، ثم أنظر إلى جمهور أهل القبلة والسواد الأعظم من ممثلي هذه ما توجبه ظواهر تلك الأدلة، فأنا أؤامر من نفسا تنزع إلى متابعة الأدلة، وأخرى تفزع إلى أكثرية من أهل القبلة، قد بذلت لك الأولى قيادها، فلا تنبو في يديك، ونبت عنك الأخرى بعنادها، فاستعصت عليك.

٣ فهل لك أن تستظهر عليها بحجج من الكتاب القاطعة، تقطع عليها وجهتها، وتحول بينها وبين الرأي العام، ولك السلام.

#### كلام السيد شرف الدين الموسوي:

المراجعة ١٢: ٢٢ذي القعدة سنة ١٣٢٩

#### حجج الكتاب

إنكم - بحمد الله - ممن وسعوا الكتاب علماً، وأحاطوا بجليه وخفيه خبراً، فهل نزل من آياته الباهرة، في أحد ما نزل في العترة الطاهرة؟ هل حكمت محكماته بذهاب الرجس عن غيرهم؟ وهل لأحد من العلين كآية تطهيرهم؟

#### لماذا تأخر النشر ربع قرن؟

كان سبب التأخير في نشر تلك المراجعات لربع قرن، عائدا للحوادث والكوارث التي حصلت آنداك فشكلت حاجزا ومانعا من نشرها في تلك الفترة كالحرب العالمية الأولى عام ١٣٣٢ه هـ/١٩١٨ وعدم تهيئة الظروف المناسبة، كما ذكر ذلك العلامة شرف الدين في مقدمة كتابه المراجعات، من فقدان النسخة الأصلية للمراسلات إثر من فقدان الفرنسي لبلد لبنان، إلا أن السيد شرف الدين. استأنف مضامين المراسلات بجميع مباحثها التي دارت بينهما.

#### قيل في الكتاب:

قال عنه: الدكتور حامد حفني داود، وبعد فهذا سفر عظيم كتبه علمان من أعلام الإسلام في صورة حوار علمي أصيل اتصف بالنزاهة والموضوعية والبعد عن سفاسف القول وهجره، واتصف بالإخلاص الجم من الوصول إلى الحقيقة مبرأة من كل غرض سواها، والحقيقة هي الحكمة الخالدة والحكمة والعلم قرنان يطلبهما المؤمن أنى وجدهما.

وقيل: لقد كان لهذا الكتاب الدور الكبير في التأليف بين الأمة الإسلامية والتقريب بين المذاهب.

# أسئلة يجيب عنها بعض أساتذة الحوزة العلمية في النجف الأشرف

#### سوال:

المسافر المقيم له ان يخرج إلى ما دون المسافة عند السيد الخوئي (قده) والسيد السيستاني (دامطله) كم عدد المرات التي يرخص له الخروج اثناء إقامته عشرة أيام؟

الجواب: إذا كان ذلك من نيت عين قصد الإقامة فيجوز له الخروج إلى ما دون المسافة، على أن لا يستغرق خروجه اكثر من الساعتين عند السيد رحمه الله، ونهارا كاملا عند سماحة السيد، وإذا كان ذلك من نيت يوميا فلا يصح أن يتجاوز الساعة والنصف أو الساعتين، واذا طرأت هذه النية بعد قصد الإقامة فيجوز الخروج إلى ما دون المسافة وإن بقي يوما أو أياما هناك.

#### سوال:

رجل مات هو وزوجته في حادث سيارة وليس لهما أولاد، ولكن لكل منهما أم وأب فكيف يوزع الميراث بينهم (ونحن نجهل أيهما مات أولاً).

الجواب: تدخل الزوجة كوريشة مع أبويه بالنسبة إلى ما تركه ويدخل الزوج كوريث مع أبويها بالنسبة إلى ما تركته، ويختص الوالدان بما ورثه كل من الآخر.

#### سوال:

هناك امرأة تسأل وتقول: ذهبت إلى دار العجزة المسنين وجهزتهم بالملابس وبعد الانتهاء من التوزيع سألتهم هل تصلون والقسم الاكبر منهم لا يصلون، تسأل: هل الله تعالى يكتب لى الأجر والثواب.

**الجواب**: إن شاء الله، ولكل امرئ ما نوى.

#### سؤال:

هل سماحة السيد يستشكل بالنسبة للمستحاضة فيما يرتبط بقضاء صلواتها خلال فترة الاستحاضة؟

الجواب: كلا لا يستشكل.

#### سوال:

امرأة أكملت حيضها ستة أيام ثم طهرت ستة أيام ثم عاد الدم واستمر سبعة أيام فهل تأخذ من الدم الثاني أربعة أيام وتضمه إلى فترة الطهر ليتحقق عندها أقل الطهر ويكون الدم المتبقي حيضاً آخر.

الجواب: نعم إنْ استمر الدم في الثلاثة أيام الأخيرة، ولو في الداخل بعد خروجه من دون انقطاع.

#### سوال:

رجل خطب امرأة عن طريق نساء من أقاربه و لم يقمن بفحص شعرها أو بعض الأشياء المتعارف سوال الخاطب عنها، وتم العقد ولكن ليلة دخوله عليها وبعد إزاحة الحجاب بان أن المرأة صلعاء وأن صدرها كصدر الرجال. فصعق من الموقف و لم يدخل بها، بل أرسلها إلى بيت والدها، وهو يسأل عن موقفه الشرعي.

الجواب: إذا لم توصف أمامه قبل العقد بالسلامة من العيوب ويجري العقد مبنيا على الوصف المذكور فلاحق له فسخ العقد.

#### سوال:

ثلاثة اخبوة واخت ورثبوا عن أبيهم داراً الأخ الأكبر اشترى حصة أحبد أخوته وحصة هذه الصفحة مخصصة للإجابة عن اسئلة القراء الدينية بشكل عام، يمكنك ارسال اسئلتكم على:

+ 964 780 779 0073







E.mail:najafmag@gmail.com

#### واحة الدين

أخته وبقي الأخ الأصغر معه في ذلك البيت. وهذه الحصة الموروثه هو يسكن فيها مع زوجته وإخوانه بشكل مستقل. اشترى قطعة أرض سكنية وبنى عليها داراً جديدة، لكنه لايستخدمها للسكن وقد دارت عليها أكثر من سنة.

هل هذه الدار الجديدة داخلة في الخمس أم تعفى من الخمس جزاكم الله خيرا؟

الجواب: نعم: يجب عليه تخميسها حسب القيمة الفعلية

#### سوال:

شخص لديه سيارة حمل (تريلة) يقوم بنقل مواد غذائية بسيارته للحشد الشعبي يقول هل أستطيع أن أحسب الأجرة من الخمس أم لا؟

الجواب: يجوز إن لم يقصد التبرع بعمله.

#### سوال:

أحد الموظفين لديه في غرفته جهاز استنساخ، ويأتي إليه بعض الموظفين ليستنسخ أموراً شخصية له من قبيل الهوية والى غيرها، هل يجوز ذالك؟

الجواب: لايجوز له الاستنساخ المذكور إلا إذا كان بإذن من له الصلاحية في مثل ذلك.

#### سوال:

سائق صدم كشك على مسافة ٧ متر من التبليط فتضررت سيارته ومات. قال لهم القاضي تستطيعون إقامة دعوى على صاحب الكشك

كمتسبب، لأنه بنى في محرم الطريق فيدفع الدية واضرار السيارة، ما موقف الشرع من ذلك؟

الجواب: إذا كان موت صاحب السيارة ينسب ولو بنسبة مئوية خاصة إلى صاحب الكشك ويعد مقصرا حسب القوانين المرعية في ذلك، فعليه الدية ولو بالنسبة.

#### سوال:

شخص تبرع بالعمرة المفردة عن شخص وترك طواف النساء نسيانا عن ذلك الشخص، هل تحرم عليه النساء، وما هو الحكم لو كان عمداً؟

الجواب: نعم يحرم عليه الاستمتاع بالنساء، لا على المتبرع له.

#### سوال:

شخص جدته وجدت لقطة قبل ٢٠ عاماً (ماعز) عدد ١ وأصبحت اليوم ذريتها ١٥٠ ماعزاً والآن حفيدها يريد حكم التصرف بالماعز علماً انه قد باع وتصرف بقسم منها في السنين الماضية، والآن جدته متوفية.

الجواب: إذا احتمل أنها قد وجدتها في الصحراء ولم يكن هنالك سكنة فلا تكليف على الورثة.

#### سوال:

شخص ذهب لأداء العمرة وقد اصطحب معه والديه العاجزين وكانت معه عربة واحدة، فاستعار عربة ثانية من الحرم، وعندما رجع سلم سهواً عربته إلى الحرم وجلب معه عربة الحرم، فهل عليه إرجاع عربة الحرم علماً أن عربته أفضل من عربة الحرم.

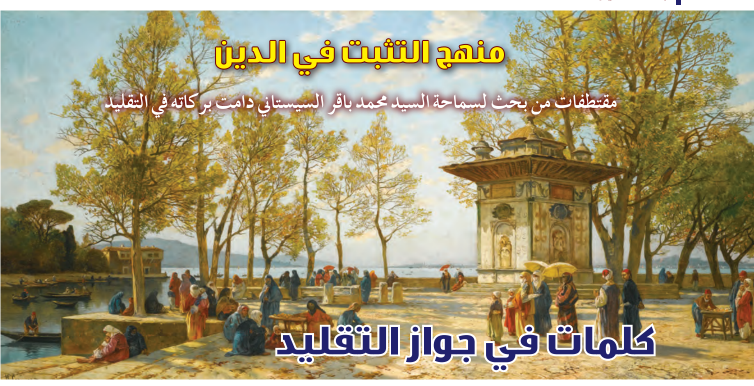
الجواب: نعم أو يعلم المسؤولين بذلك فتتم المصالحة معهم.

#### سوال:

ما حكم الطلبة الذين يمتحنون خارج مناطقهم إذا تم زوال الشمس و لم يصلوا إلى ديارهم بالنسبه إلى صلاتهم و صيامهم

الجواب: يقصر ويفطر

ملحوظة: الأجوبة وفق فتاوى المرجع الديني الأعلى السيد علي الحسيني السيستاني (دام ظله)



فإنّ من الضروري تثبت المرء في دينه ورجـوعـه عند بـروز الشبهات ووقوع الفتن إلى ركن وثيق يعذر فيه المـرء غـداً يوم

قال الله سبحانه: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مَّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخُوْفَ أَذَاعُوا بِهِ ۗ وَلُّوْ رَدُّوهُ إَلَىٰ الرَّسُولَ وَإِلَى أُولَي الْأُمْرِ مَنْهُمْ لَعَلَمَهُ الَّذَينَ يَشَتَنبطُونَهُ مَنْهُمْ وَلُوْلَا فَضَّلُ الله عَلَيْكُمْ وَرُحْمَتُهُ لَاتَّبَعْتُمُ النَّشِيْطَانَ إِلَّا قَليلا ﴿. وقال أمير المؤمنين ُ<sup>عُ</sup>: «الناس ثلاثة: عالم رباني، ومتعلم على سبيل النجاة، وهمج رعاع أتباع كل ناعق».

والفارق بين المتعلمين والهمج الرعاع أن المتعلمين يتثبتون في موارد طرو الشبهة وعروض الفتنة ويردونه إلى أهل العلم، ولكن الهمج يتبعون كل رايةمرفوعة من دون تثبت. وقد وقع السؤال عن مبنى جواز التقليد وحجة المانعين منه لرفع الالتباس في هذه المسألة، فكان هذا البحث الموجز في توضيح القول في الموضوع معولاً في مزيد من الشرح على البحث التفصيلي، ومن الله سبحانه نستمد التوفيق والتسديد، ونسأله الإخلاص في القول والعمل، إنه سميع

#### حقيقة التقليد

حقيقة تقليد الفقيه هو رجوع غير المتخصص في علم الفقه من الناس إلى المتخصص منهم المسمّى بالفقيه، فهو على حد رجوع الناس إلى أهل الخبرة في سائر الأمور التي تحتاج إلى الخبرة كالطبيب والمهندس والبناء والميكانيكي، فالإنسان إذا مرض يرجع إلى الطبيب، وإن احتمل سقوط البناء رجع إلى البناء، وإن عطلت سيارته رجع إلى الميكانيكي، وهكذا.

#### أدلة جواز التقليد خمسة:

#### سيرة العقلاء وإقرار الأئمة<sup>(ع)</sup>:

الدليل الأول: جريان سيرة العقلاء من عامة الناس على الرجوع إلى المتخصص من غير ردع من المعصوم عصلة القرون الثلاثة الأولى، فيكون في ذلك إمضاء منهم لهذه السيرة، وقد ذكر في الأصول أن الأحكام الشرعية على قسمين تأسيسية وإمضائية، فجواز التقليد حكم إمضائي.

#### فقدان أي بديل محتمل للرجوع إلى أهل الخبرة

الدليل الثاني: فقدان أي بديل محتمل عن الرجوع إلى أهل الخبرة في الفقه.

ذلك أن الوقوف على الأحكام الشرعية بكلّ تفاصيلها وحدودها أمر تخصصي يحتاج إلى خبرة وممارسة، بدليل أنَّك لو عرضت الأسئلة الفقهية للناس على الواحد منهم لم يستطع أن يحدّد الحكم الشرعي، وبدليل أنَّك لو رجعت إلى مستند إثبات الأحكام الشرعية في كتب الفقه لوجدت أنّ

فهمه واستيعابه والبتّ بصحته من عدمها يحتاج إلى الخبرة.

إذن حاجة فهم الحكم الشرعي إلى الخبرة أمر واضح.

وعليه يقع السؤال عن وجود البديل من رجوع الناس إلى الفقهاء. والجواب أنه لا بديل، فإن البديل أحد ثلاثة...

١- أن يتخصص جميع الناس في الفقه قبل البلوغ، ولا شك في أن هذا غير واجب شرعاً، وهو ليس متاحاً، بل يؤدي إلى تعطل

٢- أن يحتاط الناس في كل مسألة احتياطاً تاماً لكل حكم محتمل. وهذا أيضاً لا شك في أنه ليس واجباً، لأن احتمال وجود الحكم الشرعي بالوجوب أو التحريم يرد في كل شيء عدا الضروريات من الدين، والاحتياط في ذلك كلُّه أمر حرجي كما هو

٣- أن يرجعوا إلى المعصوم ٤٠٠ أو من يمثله، وهذا أمر متعذّر في هذا الزمان، لأننا نعيش في عصر الغيبة الكبرى، وليس للإمام<sup>(ع)</sup> وكيل ووصى ونائب فيها، وهو أمر بديهي لدى الشيعة الإمامية، إذ ليس معنى الغيبة الكبرى إلا انقطاع النيابة والوصاية.

إذن لا بديل شرعي عن الرجوع إلى أهل الخبرة في الفقه.

#### استفاضة الأدلة على أمر الشيعة بالإفتاء والاستفتاء:

الدليل الثالث: أن الأدلة مستفيضة بل متواترة على أمر الأئمة فقهاء أصحابهم بالإفتاء وإرجاعهم شيعتهم إلى هؤلاء الفقهاء إذا اشتبه عليهم الحكم الشرعي.

ذلك أن أصحاب الأئمة (ع) على قسمين: فقهاء متخصصون، وآخرون من عامة الناس كما ذكر علماء الرجال كالكشي والنجاشي والشيخ الطوسي، ودلت الشواهد على أن الأئمة (٤) كانوا يعلمون جمعاً من أصحابهم ليكونوا فقهاء، وذلك بتعليمهم القواعد الكلية كما جاء: «علينا إلقاء الأصول وعليكم التفريع»، وقد ذكرت جملة من الشواهد على ذلك في البحث التفصيلي. ثم

إنَّ عامة الناس في زمان الأئمة على للم يكونوا مستغنين عن الفقهاء، إذ لم يكن يتأتى لكل واحد من الناس في الأقطار المختلفة أن يسأل الأئمة (ع) لا سيما في ما كانت بعيدة عن مواطنهم (٤) وخاصة مع تضييق الحكام عليهم.

وعليه أرجع الأئمة (ع) شيعتهم إلى أصحابهم في الفتيا، وذكر النجاشي: أن أبا جعفر<sup>(ع)</sup> قال لأبان بن تغلب: «اجلس في مسجد المدينة وأفت الناس، فإني أحب أن يرى في شيعتي مثلك». وجاء أيضا عن معاذ بن مسلم عن أبي عبد الله (ع) أنه قال له: «بلغني أنَّك تقعد في الجامع فتفتى الناس؟» قلت: نعم . . . وفيه أنّه عليه السلام شجعه على فعل ذلك. وقال النجاشي عن يونس بن عبد الرحمن: كان وجها في أصحابنا، متقدماً، عظيم المنزلة... وكان الرضا يشير إليه في العلم والفتيا. وروى النجاشي عن الفضل بن شاذان قال: حدثني عبد العزيز بن المهتدي وكان خير قمي رأيته، وكان وكيل الرضائ وخاصته، فقال: إنى لا أقدر على لقائك في كل وقت، فعمن آخذ معالم ديني؟ فقال: «خذ عنن يونس بن عبد الرحمن».

#### تواتر الأدلة عنهم عليهم السلام في وضع ضوابط الإفتاء والاستفتاء

الدليل الرابع: أنّ الأدلة متواترة في تحديد الأئمة ٤٠ حدود عمليّة الإفتاء والاستفتاء وقواعدها الصحيحة من غير إنكار أصل هذه العملية، وفي ذلك دلالة ضمنية واضحة على الإقرار بها. ومن الأصول التي ذكروها ضرورة كون الإفتاء عن علم وحجّة، وعدم مشروعية الإفتاء على أساس القياسي ونحوه، وضرورة كون الفتوى موافقة مع العدالة، والترغيب عن الفتيا عند خشية مضاعفاته، والتخيير عند اختلاف الفتاوي.

#### سيرة المتشرعة

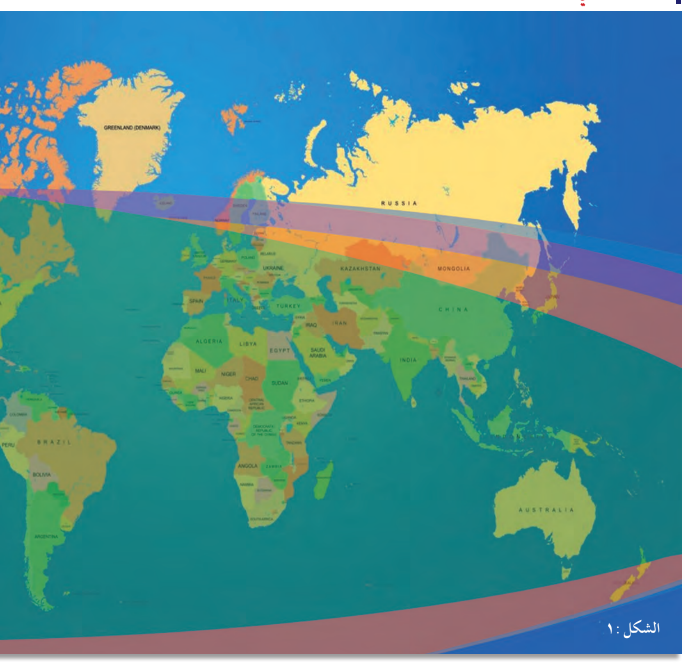
الدليل الخامس: جريان سيرة فقهاء الشيعة منذ زمان الأئمة (ع) على الإفتاء للناس وجريان سيرة عامة الشيعة على

استفتاء الفقهاء. ولو كان ذلك غير مرضى عند الأئمة (٤) لم تستقر السيرة على ذلك. قال السيد المرتضى: «لا خلاف بين الأمة قديماً وحديثاً في وجوب رجوع العامي إلى المفتى»، وقال الشيخ الطوسي: «إني و جدت عامة الطائفة من عهد أمير المؤمنين ٤٠) إلى زماننا هذا يرجعون إلى علمائها ويستفتونها في الأحكام والعبادات ويفتونهم العلماء فيها ويسوغون لهم العمل بما يفتونهم به، وما سمعنا أحداً منهم قال لمستفت لا يجوز الاستفتاء ولا العمل به... وقد كان منهم الخلق العظيم من عاصروا الأئمة (ع)، ولم يحك عن واحد من الأئمة النكير على أحد من هوالاء ولا إيجاب القول بخلافة، بل كانوا يصوبونهم في ذلك، فمن خالفه في ذلك كان مخالفا لما هو المعلوم خلافه »... إلى غير ذلك من كلمات علمائنا في بيان هذه

وهنا شواهد كثيرة من خلال ملاحظة كتب الحديث على فتاوى فقهاء أصحابنا في زمان الأئمة<sup>(ع)</sup>.

وكانت سيرة الشيعة المعاصرين للغيبة الصغرى ثم الغيبة الكبرى ـ من علماء ومتعلمين ـ على الإفتاء والاستفتاء، فأجابوا عن المسائل وكتبوا الرسائل العملية أو الكتب الحديثية المشتملة على ترجيحات اجتهادية وفقرات من الفتاوي، ومن المعاصرين للغيبة الصغرى الكليني مؤلف الكافي والشيخ على بن بابويه والد الصدوق صاحب رسالة الشرائع، وهي رسالة فتوائية. وأرسل الشيخ النائب الحسين بن روح كتاب (التكليف) للشلمغاني وهو رسالة عملية الى الفقهاء قم فقالوا: إن كل ما فيه مروي عدا موضعين كما رواه الشيخ الطوسى في الغيبة. ومن المعاصرين للغيبة الكبرى في أولها من (سنة ٢٩هـ) الشيخ الصدوق وله رسائل عملية عدّة كالفقيه والمقنع والهداية، ثم تلميذه المفيد ورسالته العملية كتاب المقنعة وله أجوبة مسائل، ثم تلامذة المفيد كالمرتضى والشيخ الطوسي ثم من بعدهم ... حتى المحقق والعلامة.

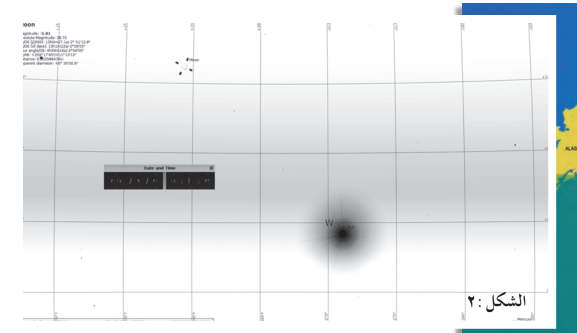
## الملف الفلكي



# شهر محرم الحرام \_01249

أولا: وضع الهلال في العالم.

في يوم الخميس ٢١ أيلول ستكون روئية الهلال ممكنة في أستراليا ووسط وجنوب أسيا، وبهذا ستكون الروئية سهلة في افغانستان وباكستان وايران والعراق وفي كل الدول العربية، بل وفي كل قارة افريقيا وأمريكا الجنوبية والشمالية.



وضع الهلال في مدينة النجف الأشرف يوم الروئية

سيكون موقع الهلال عند غروب الشمس الساعة السادسة مساء يوم الخميس ٢١ أيلول بارتفاع اكثر من ١١ درجة ويبعد حوالي ١٢ درجات الى الجنوب من الشمس، وبهذا سيكون من الممكن فلكيا رؤيته بالعين المجردة ويوضح الشكل ٢ موقعه في أفق مدينة النجف.

## إعالان

يسر مجلة النجف الأشرف أن تساعد السادة القراء في تحديد توقيتات الصلاة وتوقيت القبلة لدنهم.

فقط أرسل اسم المدينة والدولة وكونها ممن يعتمد التوقيت الصيغي أو الشتوي في الوقت المطلوب على الرقم (009647807790073) بواسطة رسالة نصية، أو مجانا على برنامج (تلغرام، أو واتساب، أو فايبر).

تقويم شهر محرم الخرام ۹ مع اهر السبت 14 [4 1] 1. Wijes 12 N 1. الثلاثاء 10 11 11 Micels \[
 \begin{align\*}
 & \quad الخميس <1 <. 14 الجمعة <N <1 12 V 50 55 10 N 1







#### مسابقة <mark>أفضل عشر رسائل جامعية في السيرة النبوية</mark>

تقيم دار الرسول الأعظم - صلى الله عليه وآله وسلم - في مركز العميد للبحوث والدراسات التابع لقسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة مسابقة لأفضل عشر رسائل جامعية في السيرة النبوية المطهرة ؛ من أجل توجيه أنظار الباحثين إلى السيرة النبوية وتحفيزهم على إيلاء شخص الرسول - صلى الله عليه وآله وسلم - وسيرته العطرة العناية اللائقة ، إذ ما تعانيه الأمة من تشتت وصراع وما ينظر إليه الآخر من صورة قاتمة عن الإسلام متأت من تقصير المسلمين في تقديم صورة ناصعة للسيرة المباركة ، فقد ضمت كتب السير أحداثاً وأخباراً لا تنسجم مع ذات النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - الموسومة بالحلق العظيم { وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ } القلم ٤ . ومن أجل رفع الوعي بشخص الرسول - صلى الله عليه وآله وسلم - وتصحيح ما وقع فيها من دس وتحريف تطلق الدار هذه المسابقة .

#### شروط المسابقة:

- ١ ـ أن تكون الرسالة مكتوبة باللغة العربية .
  - ٢. أن تتصف بالرصانة العلمية والمنهجية .
- ٣. أن لا يزيد عدد صفحاتها على ٥٠٠ صفحة ، ومطبوعة بخط Simplified Arabic حجم ١٦.
  - ٤. يسلم المشارك نسخة ورقية من الرسالة وأخرى على قرص (CD) على نظام (word).
    - ٥- ان لا تكون الرسالة مطبوعة بوصفها كتابا أو فائزة بمسابقة اخرى .
- ٦- تؤلف لجنة علمية لتقييم المشاركات ، ولا يحق لأي مشارك الاعتراض على قرارات اللجنة .
  - ٧- الدار غير ملزمة بإعادة الرسائل المشاركة في المسابقة إلى أصحابها .
- ٨- تسلم المشاركات إلى دار الرسول الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم ، في مقرها الكائن في مجمع الكفيل الثقافي ، حي الاصلاح، خلف متنزه الحسين الكبير، أو على الايميل
  - daralrasul@alameedcenter.iq
  - ٩. تبدأ الدار باستلام المشاركات في ١/ ٧/ ١٠ ٢٠ وآخر موعد لاستلام المشاركات هو
     ١/ ١٢/ ١٢ .
    - ١٠ ـ سيكون موعد إعلان النتائج في مناسبة تقترحها الدار .
- ١١ ـ يرفق المشارك السيرة العلمية له وتعهدا بعدم طباعة الرسالة المشارك بها أو الفوز بها في مسابقة أخرى.
  - ١٣ إذا لم ترق المسابقة إلى المستوى المطلوب تلغى المسابقة.
  - ١٤ للاستفسار الاتصال بالأرقام الآتية: ٥٥٥٥٥٥٠٠، ٧٦٠٢٣٣٧٠، ٢٣٢٣٣٧٠،

#### الجوائز:

١- الجائزة النقدية:

الفائز الأول: ١ مليون دينار.

الفائز الثاني: ٥٥٠ الف دينار.

الفائز الثالث: ٥٠٠ ألف دينار.

- وهناك جوائز مادية وتقديرية للرسائل السبع المتبقية.
- ٢- تطبع الرسائل العشر الفائزة على نفقة العتبة العباسية المقدسة ضمن سلسلة السيرة التي
   تصدرها دار الرسول الاعظم ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ.

# 



# لمعلومات أكثر

\* لمعرفة كيفية إنشاء محفظة وايداع الاموال فيها ولمعرفة نقاط البيع لدى آسياحوالة يمكنكم زيارة الموقع الرسمي للشركة ASIAHAWALA.IQ

\* لمعلومات أكثر يمكنكم الإتصال بقسم العلاقات العامة والإعلام في مؤسسة العين للرعاية الاجتماعية على الرقم 07722269909

